

1.4

# अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् (INTERNATIONAL SANSKRIT SEMINAR)

# पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्

शोधसारविवरणिका *विधेश्वरवद्द* 

संरक्षक:

माननीयकुलपतिः काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः

परामर्शदाता प्रो.चन्द्रमापाण्डेयः प्रो.जयशङ्करलालत्रिपाठी

प्रधानसम्पादकः प्रो.भगवत्शरणशुक्लः व्याकरणविभागाध्यक्षः

> सम्पादक: प्रो.बालशास्त्री

सम्पादकमण्डलम् प्रो.राजारामशुक्लः, डा.रामनारायणद्विवेदी डा.रमाकान्तपाण्डेयः, डा.ब्रजभूषण ओझा

व्याकरणविभागः संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः, वाराणसी



चौखम्बा संस्कृत पुस्तकालय, वाराणसी

प्रकाशक

चौखम्बा संस्कृत पुस्तकालय

पो. बा. नं. १०९१, सी.के. २८/१५, ज्ञानवापी-चौक वाराणसी २२१००१

दूरभाष : ०५४२-२४०११७०

ई-मेल: cspustakalaya@yahoo.com

ISBN: 978-81-927448-6-5

माध कृष्णपक्ष सप्तमी, सोमवार विक्रम संवत् २०७४, सन् २०१८

प्राप्तिस्थानम् प्रो. भंगवत्शरणशुक्लः व्याकरणविभागाध्यक्षः काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः

वाराणसी

मो. 9452300602 8004931066 एन. युवराज, भा. प्र. से. N. YUVARAJ, IAS



भारत के उप-राष्ट्रपति के निजी सचिव PRIVATE SECRETARY TO THE VICE-PRESIDENT OF INDIA नई दिल्ली/NEW DELHI - 110011 TEL.: 23016344/23016422 FAX: 23018124

ps-vps@nic.in



वेंकैया-नायडू-(महामहिम उपराष्ट्रपति)

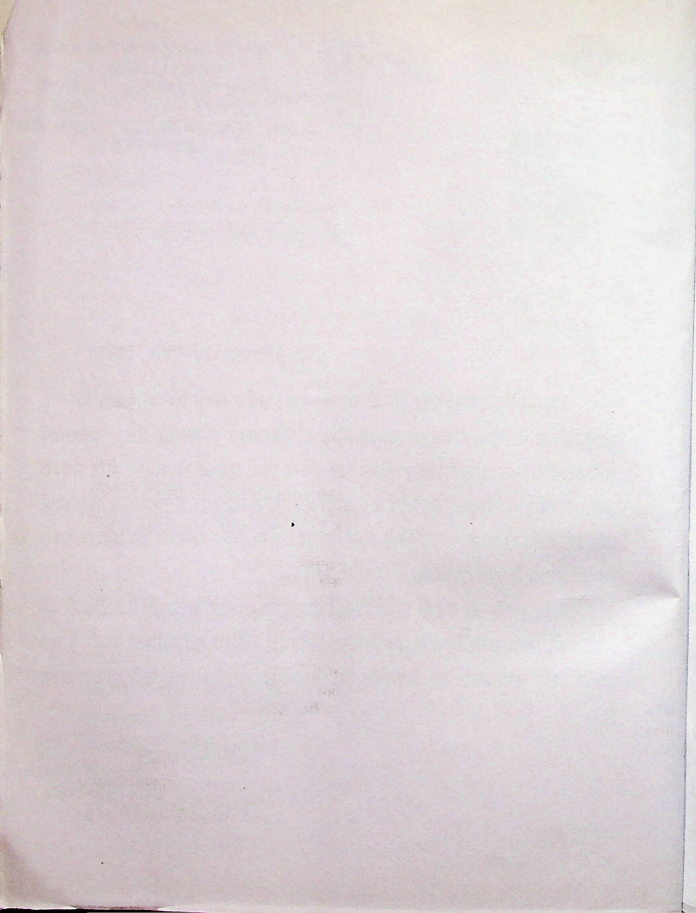
# संदेश

महामिहम उपराष्ट्रपित जी को यह जानकर हर्ष हुआ है कि व्याकरण विभाग, संस्कृतिवद्या धर्मिविज्ञान संकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय वाराणसी, द्वारा "पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्" विषय पर 08 जनवरी, 2018 से 10 जनवरी, 2018 तक अंतरराष्ट्रीय संस्कृत सम्मेलन का आयोजन किया जा रहा है तथा इस सुअवसर पर विद्वानों के लेख प्रकाशित किये जाने के उद्देश्य से एक स्मारिका का प्रकाशन भी किया जा रहा है जोकि एक सराहनीय प्रयास है।

उपराष्ट्रपति जी काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी के सभी पदाधिकारियों, अध्यापकों, छात्र-छात्राओं व कर्मचारियों के उज्जवल भविष्य की कामना करते हैं एवं प्रकाश्यमान "स्मारिका" की सफलता हेतु अपनी हार्दिक शुभकामनाएँ प्रेषित करते हैं।

(एन. युवराज)

नई दिल्ली; 11 दिसंबर, 2017



# निवेदनम्

अतीव मोदस्य विषयो यद् भगवतोर्भवानीविश्वनाथयोः परमकृपया सत्रयागरूपस्य "अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम्" इत्यस्यायोजनिमषेण विश्वस्य अनेकेषां देशानामस्माकं देशस्य विविधप्रान्तानां विदुषां समागमः जनवरी मासस्य ८,६,१० दिनांकेषु १०१८ खीष्टाब्दे तदनुसारं २०७४ वैक्रमाब्दे माघकृष्णपक्षसप्तमी सोमवासरात् नवमीसौम्यवासरं भविता।

समेषामपि जनानां प्राणभूतं विलसंत्यखिलब्रह्माण्डे । देववाण्यभिधयात्यभिधीयते। संस्कृतं संस्कृतं कर्तुं तत्स्वरूपं पातुं यद्यपि प्राचीनकालत एव ऋषयो विहिताधिकप्रयत्ना आसन्। तथापि लौकिकवैदिकसाधारणाखिलशब्दान्वाख्यानप्रक्रिया संरक्षकत्वेन भगवतः पाणिनेर्योगदानं सर्वथा राराज्यते। सम्प्रति वैज्ञानिकविज्ञानयुगे भाषाविज्ञानदृष्ट्रया, संगणकविज्ञानदृष्ट्या, भाषायाः मूलस्वरूपपरिपालनदृष्ट्या पाणिनिशास्त्रं सर्वथा महत्तमं विद्यते। समेऽपि वैयाकरणाः पाणिन्युत्तरवर्त्तिनो यद्यपि नूनं व्याकरणग्रन्थं रचित वन्तः तथापि तेषु ग्रन्थेषु पाणिनिव्याकरणसूत्राण्येव स्वरूपान्तरितानि कृत्वा स्थापितानि अन्येऽपि भाषाशास्त्रिणः स्वस्वभाषास्थ पाणिनीयशास्त्रमेवानुकृतवन्तः। अतः समासां भाषाणां पाणिनिव्याकरणमुपजीव्यत्वेन खम्मन्यते। एतस्य पाणिनीयव्याकरणस्यैकाक्षरमपि अग्राह्यं नास्ति सर्वंमपि सर्वथा ग्राह्ममस्ति। लिखति च भगवान् पतऋजलिः स्वीये महाभाष्ये वृद्धिरादैच (१/१/१६) इति सूत्रे "प्रमाणभूत आचार्यो दर्भपवित्रपाणिः शुचावकाशे प्राङ्मुख उपविष्य महता प्रयत्नेन सूत्राणि प्रणयतिस्म" तत्राशक्यं वर्णेना ऽप्यनर्थकेन भवितुम्, किं पुनरियता सूत्रेण'' इति। पाणिनीयव्याकरणशास्त्रस्य महत्त्वमखिले ऽपि जगति विद्यते । एतस्य शास्त्रस्य महाशास्त्रमिति संज्ञा भगवता वेदव्यासेन पराशरोपपूराणे विहिता। भगवान् वेदव्यासोऽपि पतऋजलि तुल्यमेवास्य शास्त्रस्य सर्वमपि स्वरूपं ग्राह्यं मन्यते न को ऽप्यंशो ऽस्य त्याज्यमस्ति-

#### ''पाणिनीयं महाशास्त्रं पदसाद्युत्वलक्षणम् । सर्वोपकारकं ग्राह्यं कृत्स्नं त्याज्यं न किऋचन ।।''

पराशरोपपुराणम्

एतां पुराणोक्तिमादायैव विदुषां गहनविचाराय प्रामुख्येनायोजयिष्यमाणे सम्मेलने ऽस्मिन् ''पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम् इति शीर्षकं प्राधान्येन निर्धारितम्।

शब्दः किल व्यावहाराय प्रधानो भवति। न हि लोके शब्दव्यवहारं विना व्यवहारस्थितिः ।अत एव भर्तृहरिर्लिखति-

> "न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमाद् ऋते। अनुविद्धमिव ज्ञानं सर्वं शब्देन भासते।। इति।

यथा लोकव्यवहारः शब्दं विना न भवितुमर्हति तथा शास्त्रव्यवहारोऽपि न भवितु मर्हति। शब्दव्यवहारेऽपि साधुशब्दैरेव व्यवहारो विधातव्यो नासाधुशब्दैः। शब्दसाधुत्वज्ञानं च व्याकरणैस्तत्रापि प्राधान्येन पाणिनीयव्याकरणेन। अस्माद्धेतोः पाणिनीयव्याकरणस्य प्राधान्यं तिष्ठति। यद्यपि काणादं पाणिनीयं च सर्वे शास्त्रोपकारकमित्यपि भणितिः प्रसिद्धा तथापि काणदस्यापि शब्दसाधुत्वज्ञानायोपकारत्वात् पाणिनीयव्याकरणस्य सर्वोपकारकत्वं सिध्यति।

एतस्मिन् अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् इति आयोजने समागतानां विदुषां विदुषीणां गवेषकाणां च सर्वथा समादरपूर्वकं स्वागतं व्याहरामः निवेदयामश्च स्वकीय शास्त्र विचाराहुतिभिः ज्ञान यागिममं सफल मन्तु इति।

> विदुषां वशं वदः भगवत्शरणशुक्ल आचार्योऽध्यक्षश्च, व्याकरणविभागः काशीहिन्दूविश्वविद्यालयो, वाराणसी।

डॉ. नीरज त्रिपाठी कुतसचिव Dr. Neeraj Tripathi Registrar T : 0542-2368558, 2307222 F : 0542-2369425 M : 9415336704 E : registrar@bhu.ac.in W : www.bhu.ac.in

An Institution of National Importance Established by an Act of ranioment

१ जनवरी २०१८

#### अनुशंसा

यह अत्यंत हर्ष का विषय है कि व्याकरण विभाग, संस्कृतविद्या धर्मविज्ञान संकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय द्वारा "पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्" विषयक अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् का आयोजन ८-१० जनवरी २०१८ के दौरान काशी हिन्दू विश्वविद्यालय में किया जा रहा है।

महामना पंडित मदन मोहन मालवीय जी ने काशी हिन्दू विश्वविद्यालय की स्थापना इसी उद्देश्य से किया था कि प्राची एवं प्रतीची दोनो ज्ञानधाराओं का अजस्र प्रवाह इस विद्या मंदिर में होता रहे। इस दिशा में संस्कृतविद्या धर्मविज्ञान संकाय निरन्तर अग्रसर है। यहाँ की पारम्परिक अध्ययन-अध्यापन, शोधकार्य एवं शैक्षणिक गतिविधियाँ अन्य संस्थाओं के लिए भी अनुकरणीय हैं। मैं आशा करता हूँ कि उक्त अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् में देश-विदेश के अनेक विद्वान एवं विदुषी भाग लेने विश्वविद्यालय परिसर में पधारेंगें एवं इस सम्मेलन की सफलता में महनीय योगदान देंगे। मुझे पूर्ण विश्वास है कि यह अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् शोधार्थियों एवं अध्यापकों को एक ऐसा मंच प्रदान करेगा जहाँ वे विषय विद्वानों एवं विदुषियों के साथ शोध परिणामों एवं महत्वपूर्ण विषयों पर चर्चा करेंगे। मैं आशा करता हूँ कि यह अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् अपने उद्देश्यों में सफल सिद्ध होगा।

मैं अपनी ओर से तथा समस्त विश्वविद्यालय परिवार की ओर से समागत विद्वन्मण्डली का विश्वविद्यालय परिसर में स्वागत करता हूँ, सम्मेलन के आयोजन से जुड़े समस्त लोगों को बधाई देता हूँ तथा इसके सफल आयोजन हेतु शुभकामनाएँ प्रेषित करता हूँ।

(नीरज त्रिपाठी)



पत्रांक- एस.वी.डी.बी./2017-18/

दिनांक-

#### अनुशंसा

संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसंकायः परम्परानुसारं समस्तप्राच्यविद्यानां वेदवेदाङ्गशास्त्रपुराणेतिहासतन्त्रश्रमणादीनां संरक्षणाय परिवर्धनाय, च स्वीयं सङ्कल्पं प्राधान्येन रक्षति। प्राच्यविद्यानां संरक्षणाय
परिवर्धनाय प्रचाराय प्रसाराय च पुरा काले सत्रयागानामायोजनं भवतिस्म। तथेवाधुनातनकाले विहतसम्मेलनानाम् आयोजनं क्रियते। सङ्कायेऽस्मिन् अण्टस् विभागेषु व्याकरणविभागो महत्वपूर्णविभागो
विद्यते। यत्र व्याकरणशास्त्रस्य पारम्परिकं चिन्तनमध्यापनं शोधकार्यं सम्मेलनादिकच्च तत्रत्येराचार्यः
सम्यक्तया विधीयते। सम्प्रति व्याकरणविभागपक्षतः "पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्" इति
महत्त्वपूर्णविषयमधिकृत्य अन्ताराष्ट्रियसंस्कृतसम्मेलनम् आयोजितमस्ति। एवम्भृतमायोजनम् अस्माकं
स्वस्थनृतनविचारपरम्परायाः सम्पोषकं भवति। अत्र शास्त्राणां गम्भीरचिन्तनाय विविधदेशेम्यो
भारतस्य विविधप्रदेशेम्यक्च समागतानां विदुषां विदुषीणाच्च पवित्रसङ्गमो भविष्यति। तत्र
विहितनृतनगम्भीरविचाराक्च राष्ट्रस्योन्नतिं करिष्यन्ति। सम्मेलनेऽस्मिन् समागतानां विदुषां विदुषीणां
शोधच्छात्राणां संस्कृतविद्यानुरागिणां च स्वागतं विद्यिक्षविँचनत्या पूर्णताये भगवन्तं सभवानीं विद्यनार्थः
प्रार्थयन् स्वीयां शुभकामनां प्रकटयामि।



सङ्गायप्रमुख

नक्षण अनुस्थापकता प्रश्निक पण्डिल पंजप्रिक्तांतु of S.V.D.V पानी हिन्दू विन्यविकारणीयकता संस्ति। University वारान्त्री/Varanael-221005





# अनुक्रमणिका

| Б.  | विषय                                                           | लेखक नाम                 | पृ.<br>सं. |
|-----|----------------------------------------------------------------|--------------------------|------------|
| Ħ.  | पाणिनिसम्मता उत्तमपुरुषादिव्यवस्था                             | प्रो.जयशङ्करलाल त्रिपाठी | 1          |
| -   | अप्रधान-तृतीयाविवेचनम्                                         | प्रो० बालशास्त्री        | 3          |
| -   | शाब्दबोधप्रक्रिया                                              | प्रो0 अर्कनाथ चौधरी      | 8          |
| 4.  | धात्वर्धविषये मीमांसकमतसमीक्षा                                 | प्रो॰ भगवत् शरणशुक्रः    | 14         |
| 5.  | पाणिन्युपकृतकातन्त्रोणादिसूत्रविमर्शः                          | डॉ. धर्मदत्तचतुर्वेदी    | 21         |
| 6.  | व्याकरणशास्त्रे लाघवोपायाः                                     | डॉ रामनारायण द्विवेदी    | 23         |
| 7.  | प्रत्ययलोपे प्रत्ययलक्षणम्                                     | डॉ. रमाकान्तपाण्डेयः     | 24         |
| 8.  | Problem of world peace & harmony in the light of Indian wildom | Dr. Boris Zahorulko      | 25         |
| 9.  | अतिदेशसूत्रेषु उपमानोपमेयभावस्य महत्त्वम्                      | सौरभ द्विवेदी            | 37         |
| 10. | "प्रतिपदविधाना षष्ठी न समस्यतइतिवाच्यम्"                       | जितेन्द्र कुमार तिवारी   | 37         |
| 11. | शब्दानुशासनशास्त्रस्य महत्वम्                                  | चंचलकुमारमिश्रः,         | 38         |
| 12. | गोत्रावयवात्                                                   | आलोककुमारपाण्डेयः        | 39         |
| 13. | पाणिनीयव्याकरणस्य वैशिष्ट्यम्                                  | अभ्युदयकान्त झा          | 40         |
| 14. | पाणिनीयवर्णसंख्यापरिशीलनम्                                     | शेषमणिशुक्लः             | 40         |
| 15. |                                                                | विवेक कुमार उपाध्याय     | 41         |
| 16. | 202                                                            | मुकेश कुमार त्रिपाठी,    | 41         |
| 17  | 2 2 2 2                                                        | मंडिर विरलकुमार भरतभाई   | 42         |
| 18  |                                                                | डाँ बी.बी. त्रिपाठी      | 42         |
| 19  |                                                                | गोविन्द पौडेलः           | 44         |
| 20  | C Communations.                                                | ओंमकार मिश्र             | 45         |
| 21  | 2 2 2                                                          | अरविन्द कुमार पाण्डेय    | 46         |
| 22  |                                                                | डा अम्बरीशकुमारमिश्रः    | 4          |
| 2:  | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                          | विद्याकर मिश्रः          | 4          |
| -   | 4. व्याकरणशास्त्रस्य दर्शनशास्त्रत्वम्                         | रविकान्त त्रिपाठी        | 4          |
| -   | 5. अव्ययीभावसमासस्वरूपम्                                       | ओम प्रकाश पाण्डेय        | 4          |
| -   | 6. पाणिनिव्याकरणशास्त्रस्य माहात्म्यम्                         | निर्मलदासः               | 4          |

|     | -<br><b>Бर</b> णलक्षणम्                                                                          | नीरजशर्मा                                  | 49 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----|
|     | शब्दानुशासन शास्त्रस्य भाषाविज्ञान दृष्ट्या विश्लेषणम्                                           | लव कुमार चौबे                              | 50 |
|     | पाणिनीयव्याकरणे सूक्तिविमर्शः                                                                    | डॉ० भूपेन्द्रकुमार ओझा                     | 52 |
|     | व्याकरणमहाभाष्ये लौकिकसिद्धपरिभाषाणामुपयोगः                                                      | योगेश चन्द्र थुवाल                         | 53 |
|     | मल्लिकामकरन्द प्रकरण में समास                                                                    | स्वेता अवस्थी                              | 53 |
|     | मीमांसाव्याकरणयोः सम्बन्धानुशीलनम्                                                               | डा. सोमवीरः                                | 56 |
|     | साहित्यशास्त्र व्याकरणशास्त्र दृष्टया व्यंजनास्वरूपविमर्षः                                       | सोमेषचन्द्रबहुगुणा                         | 56 |
|     | व्याकरणाध्ययनस्याघुनिकदृष्ट्या भाष्योक्तमुख्यप्रयोजनानां<br>समीक्षणम्                            | राहुलपोखरियालः                             | 57 |
|     | "व्याकरणाध्ययनस्य भाष्यप्रदर्षितत्रयोदषगौणप्रयोजनानां<br>आधुनिकदृष्ट्या समीक्षणम्                | अंकितकुमारमनोडी, (डॉo<br>शैलेषकुमारतिवारी) | 57 |
| _   | पाणिनिव्याकरणस्य न्यायशास्त्रे प्रभावः                                                           | Shyam Sunder Sharma                        | 58 |
| -   | "वैदिकशब्दान्वाख्यानाय पाणिनिपद्धतिः"                                                            | डॉ० मिताली देव                             | 58 |
| 3.  | लोकव्यवहारपरायणा हि शब्दराशिः                                                                    | डॉ महेश कुमार द्विवेदी                     | 59 |
| 9.  | उपमाऽलंकार की व्याकरणमूलकता                                                                      | कृपा भाष्कर सचदेव                          | 60 |
| 0.  | पाणिनीयव्याकरणषास्त्रदृष्ट्या शब्दप्रयोगस्य व्यापकता अपि च<br>शब्दचारुता                         | डॉ. किरण आर्या                             | 61 |
| 11. | शब्दवृत्तिविमर्शः                                                                                | रोहितपाण्डेयः                              | 62 |
| 12. | सांख्यदर्शनोक्तित्रविधप्रमाणे अन्यप्रमाणानामन्तर्भावः                                            | पंकज शर्मा                                 | 63 |
| 13. | भाषायाम् व्याकरणस्य एवञ्च तत्रापि पाणिनीयव्याकरणस्थ<br>वर्णोच्चारणध्वनेः महत्वम्                 | महेन्द्र कुमार शर्मा                       | 64 |
| 44. | पाणिनिविरचितअष्टाध्यायीमेंगणिवभाग एवंपदिवभाग के आलोकमें<br>बाङ्गला व्याकरण की धातुरूप एवंपदिवभाग | सदानन्द अधिकारी                            | 66 |
| 45. | अद्वैत्तवेदान्त (दर्शन) परव्याकरणकाप्रभाव                                                        | आशीष शुक्ला                                | 66 |
| 46. | व्याकरणशास्त्रस्य काव्यशास्त्रे प्रभावः<br>(ध्वन्यालोकस्य विशेष संदर्भे)                         | डा वैभव वसंत कान्हे                        | 67 |
| 47. | पाणिनीयव्याकरणे पारिभाषिकशब्दाः                                                                  | महेशमणि त्रिपाठी                           | 67 |
| 48. | लीलाभोजराजमिति नाटके पाणिनीयशब्दानुशासनशास्त्रेण—<br>शब्दवाक्यगतयोः परिष्कारसन्दर्भः             | तेज प्रकाश                                 | 68 |
| 49. | पुराणगतव्युत्पत्तयः पाणिनिव्याकरणञ्च                                                             | डॉ. तोयनिधि वैष्णवः                        | 69 |
| 50. | शास्त्र संरक्षणमेंव्याकरण शास्त्र की उपादेयता                                                    | कु0 प्रियंका सिंह                          | 70 |
| 51. | ध्वन्यात्मकशब्दनिरुपणम्                                                                          | प्रकृतिः                                   | 70 |
| 52. | पाणिनीयस्य व्याकरणस्य अध्ययनसमये प्राचीनपरम्परायाः<br>महत्तवम्                                   | जहोरूल्को आन्द्रिय्                        | 71 |

| 53. | छन्द और भाव                                                                                         | डॉ० श्वेताचौधरी             | 72  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----|
| 54. | ध्विन के स्वरूपनिर्धारणमेंपाणिनीय व्याकरण की उपादेयता                                               | सुजाता यादव                 | 72  |
| 55. | शोध्सारपत्राम्                                                                                      | सूर्यमणि भण्डारी            | 73  |
| 56. | पाणिनीय व्याकरण – एक अध्ययन                                                                         | कृपा शंकर                   | 74  |
| 57. | पाणिनी का व्याकरण शास्त्र                                                                           | रूपा सिंह                   | 74  |
| 58. | वार्तिक-प्रवचन-शैली का पाणिनि से पूर्ववर्तित्व                                                      | अनामिका देवी                | 74  |
| 59. | "पाणिनि कृत अष्टाध्यायी के सूत्रों में चतुस्सूत्री विचार"                                           | अर्जुन                      | 75  |
| 60. | वैदिक साहित्य और पणिनी व्याकरण                                                                      | आरती शर्मा                  | 76  |
| 61. | ''बंगला व्याकरण के सूचना काल में पाणिनि की भूमिका''                                                 | श्यामल राय                  | 76  |
| 62  | वेदों का उपकारक पाणिनीय व्याकरणशास्त्र अष्टाध्यापी                                                  | डॉ0 उषामिश्रा               | .77 |
| 63. | "शब्द से अर्थ का सम्बन्ध : लोकव्यवहार संकेतग्रह के परिप्रेक्ष्य में"                                | दीक्षा अवस्थी               | 77  |
| 64. | 'संस्कृत वाड्.मय में पद—विभाग की उपादेयता''                                                         | दिव्या मिश्रा               | 77  |
| 65. | "महर्षि पाणिनि एवं व्याकरणशास्त्र"                                                                  | कन्हैया लाल यादव            | 78  |
| 66. | "पणिनी कालीन संस्कृत वाड्मय का सामान्य अध्ययन                                                       | नेहा श्रीवास्तव             | 78  |
| 67. | ध्वनि–विज्ञान में पाणिनि व्याकरण का प्रभाव                                                          | रेखा जैसवार                 | 79  |
| 68. | "श्रीहर्ष का व्याकरणिक ज्ञान : नैषध के परिप्रेक्ष्य में"                                            | सन्दीप कुमार गुप्ता         | 79  |
| 69. | शाब्दिक संरचना में पाणिनीय स्वर सन्धियों का योगदान                                                  | डाँ० संगीता चौरसिया         | 80  |
| 70. | पाणिनि व्याकरण के इतिहास का साहित्य में प्रभाव                                                      | डा० सतीश चन्द्र उपाघ्याय    | 81  |
| 71. | "महाभाष्य पर-पाणिनीय व्याकर्ण का प्रभाव एवं उपयोगिता"                                               | ,शिखा अग्निहोत्री           | 81  |
| 72. | कृषि पर पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव                                                                   | डॉ० तरुण कुमार शर्मा        | 82  |
| 73. | विङ्कमचन्द्र के 'कपालकुण्डला' उपन्यास में उपसर्गों का प्रयोग                                        | श्यामल मोहन्त               | 82  |
| 74. | "ऋग्वेदप्रातिशाख्य व अष्टाध्यायी का विवेचनात्मक अध्ययन-वैदिक<br>स्वरों के सन्दर्भ में"              | (डॉ० रीता सिंह), तेज प्रकाश | 83  |
| 75. | वेदों में पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव                                                                 | अनुभा पाण्डेय               | 83  |
| 76. | रामाश्वमेधीयमहाकाव्ये नानार्थस्थलेषुशक्तिनियामकनिरूपणम्                                             | श्याममोहन मिश्र             | 84  |
| 77. | वेद एवं पाणिनीय व्याकरण                                                                             | बबिता कांडपाल               | 84  |
| 78. | व्याकरणिक उपकृतियाँ: कुछ कम प्रचलित ग्रन्थ<br>(काशिकाऔरभागवृत्ति, प्रक्रियासर्वस्व, सिद्धांतमंजूषा) | Dr. Kalpana Dixit           | 85  |
| 79. | पाणिनीयव्याकरणोपकारिता सम्बद्ध विचारणीय विषय-साहित्य                                                | अंकिता प्रजापति             | 86  |
| 80. | संस्कृतव्याकरण के क्षेत्र में महर्षि पाणिनी का योगदान                                               | आरती झा                     | 86  |
| 81. | भाषाओं के विकाश में व्याकरण का अवदान                                                                | अतीत कुमार त्रिपाठी         | 87  |
| 82. | विभिन्न शास्त्रोों में पाणिनीय व्याकरण का महत्व                                                     | विनीता अम्बष्ठ              | 87  |

| 83.  | 'शिशुपालवधम्' महाकाव्य में पाणिनीय व्याकरण की उपयोगिता                                      | दीक्षा सिंह                      | 89  |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----|
| 84.  | ''पाणिनीय व्याकरण में प्रत्याहारों का विमर्श''                                              | डॉ. मृदुला मिश्रा                | 90  |
| 85.  | कच्छीवाग्विश्लेषणे पाणिनेरवदानम्                                                            | Himanshu Devendra Joshi          | 91  |
| 86.  | प्रमुख रुपको में पदजन्य हास्य                                                               | किरन प्रकाश                      | 91  |
| 87.  | "युधिष्ठिरविजयम्" महाकाव्य में वागर्थ विवेचन                                                | कृष्ण कुमार त्रिपाठी             | 91  |
| 88.  | पतञ्जलि के अष्टाध्यायी में अर्थशास्त्र                                                      | डॉ. माधवी शर्मा                  | 92  |
| 89.  | पाणिनीय स्वर प्रक्रिया - परम्परा और महत्व                                                   | डॉ. रामचन्द्र                    | 93  |
| 90.  | शब्दार्थ विमर्श                                                                             | रंजना यादव                       | 93  |
| 91.  | शिशुपालवधम् महाकाव्य में प्राप्त उपसर्ग वैशिष्ट्य                                           | अलकेश कुमार                      | 94  |
| 92.  | पाणिनीय व्याकरण का उपकारकत्व : निरूक्त के सन्दर्भ में                                       | अश्विनी देवी                     | 95  |
| 93.  | ऋग्वेद प्रातिशाख्य में स्वरों का संक्षिप्त विवेचन                                           | डा० अजय कुमार अवस्थी             | 96  |
| 94.  | भारतीय व्याकरण परंपरा पर पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव                                          | डॉo अर्चना सिन्हा                | 96  |
| 95.  | पाणिनीय-शिक्षामें शुद्ध एवंअशुद्धोच्चारण के परिणाम : एक अध्ययन                              | डॉ० (श्रीमती) कमलेश वर्मा        | 97  |
| 96.  | महाकवि माघ के काव्य में पाणिनी—व्याकरण                                                      | शालिनी मिश्रा                    | 98  |
| 97.  | ''पाणिनीय व्याकरणे परिभाषा सूत्राणां महत्वम्'' महर्षि पाणिनि                                | कु0 लीलावती                      | 98  |
| 98.  | ''व्याकरणशास्त्र की प्राचीनता—एक अवलोकन'                                                    | निधि यादव                        | 99  |
| 99.  | महाभाष्य में शब्दार्थविमर्श                                                                 | परशुराम तिवारी                   | 100 |
| 100. | अद्वैत तत्व की सिद्धि में प्रतिबिम्बवाद एवं अवच्छेदवाद (एक<br>तुलनात्मक परिशीलन)            | मोना कुमारी                      | 100 |
| 101. | Role and Position of Pāṇini's 'Aṣṭādhyāyī' in the study of Bengali Linguestices and Grammar | Amaresh Das                      | 101 |
| 102. | कृदन्तवि <b>म</b> र्शः                                                                      | पवन शर्मा                        | 102 |
| 103. | "संस्कृत साहित्य में महर्षि पाणिनी का योगदान                                                | अनामिका त्रिपाठी                 | 103 |
| 104. | व्याकरणदर्शन के शब्दतत्त्व की समीक्षा आस्तिकदर्शनों के आलोक में                             | कौशलेन्द्र त्रिपाठी              | 103 |
| 105. | योग दर्शन में प्रमाण                                                                        | डा० श्रीप्रकाश राय               | 103 |
| 106. | उपमा अलंकार में पानिणीय व्याकरण का प्रयोग                                                   | पूजा दे                          | 104 |
| 107. | श्रुत्यर्थनिर्णये स्वराणां महत्वम्                                                          | Dr Shrikrishna. H.<br>Kakhandaki | 105 |
| 108. | व्याकरणशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्                                                         | सुरजित् मण्डलः                   | 107 |
| 109. | शुक्लयजुर्वेदे अनन्ताचाययभाष्ये पाणिनीव्याकरिप्रयोगः                                        | शिर्वशङ्कर होता                  | 108 |
| 110. | भारतीय दर्शन में पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव                                                  | अनीता कुमारी                     | 109 |
| 111. | आधुनिक शिक्षा में महर्षि पाणिनि का शैक्षिक अवदान                                            | डॉ० देवेन्द्र प्रताप सिंह        | 111 |
| 112. | पांजाबीभाषायाः परररक्षणे पररसांवधधने च पाणणनेः योगदानम्                                     | डा. पुष्पेन्द्र जोशी             | 112 |

| 113. | व्याकरणाध्ययनप्रयोजनम्                                                               | विक्रम अधिकारी              | 113 |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----|
| 114. | अधिकरणकारकसमीक्षा                                                                    | तरुण कुमार                  | 113 |
| 115. | पाण्डुग्रन्थानां सम्पादने व्याकरणशास्त्रास्योपयोगिता                                 | डॉ० सच्चिदानन्दस्नेही       | 114 |
| 116. | विषयः.संस्कृतेतरभाषासु पाणिनीयव्याकरिस्य लिङ्गसंबद्धप्रभावः<br>कियापदसंबद्धप्रभावश्च | ओझा समर्थः वी               | 115 |
| 117. | व्याकरणशिक्षाशास्त्रयोरन्तरसम्बन्धः                                                  | डा.चन्द्रकान्तदत्तशुक्र     | 115 |
| 118. | वेदाङ्गेषु वर्णितशिक्षातत्त्वानि                                                     | डा. ब्रजराजद्विवेदी         | 115 |
| 119. | व्याकरणशास्त्रोपनिषद्                                                                | मधुसूदनः                    | 116 |
| 120. | कतिपयभारतीयभाषासु संस्कृतसमासस्य प्रभावः                                             | वेदप्रकाशमिश्रः             | 116 |
| 121. | अकथितञ्चेतिसूत्रार्थविमर्शः                                                          | डॉ० पंकजकुमारशुक्लः         | 117 |
| 122. | कर्तुरीप्सिततमं कर्मेति सूत्रार्थमीमांसा                                             | रागिनी शर्मा                | 117 |
| 123. | पाणिनीय व्याकरण की उपादेयता                                                          | अग्निवेश                    | 118 |
| 124. | पाणिनियम् महाशास्त्रम् सर्वशास्त्रोपकारकम्                                           | दयानन्द पटेल                | 119 |
| 125. | कम्प्यूटर प्रोग्रामिंग के पिताश्री : महर्षि पाणिनि                                   | दीपिका वर्मा                | 120 |
| 126. | पाणिनीय व्याकरण का हिन्दी और अंग्रेजी भाषा पर प्रभाव                                 | जीवन प्रकाश तिवारी          | 122 |
| 127. | ज्योतिषे व्याकरणस्यावश्यकता                                                          | मधु सुदन पाण्डेय            | 123 |
| 128. | पाणिनीय व्याकरण और निरूक्त का सम्बद्ध                                                | मिहिर कुमार                 | 124 |
| 129. | वेदाङ्गों में पााणिनीय व्याकरण का स्थान                                              | नीतू कुमारी                 | 125 |
| 130. | पाणिनीयतन्त्रे नामनिर्मलदर्पणस्य योगदानम् (उत्तरार्द्धस्य आधारेण)                    | सस्मिता दास                 | 126 |
| 131. | Vedic Recensions reflected in Paninian School of Grammar                             | Prof. Manjo Kumar Mishra    | 127 |
| 132. | पाणिनीयव्याकरणस्य पुनः प्रतिष्ठा                                                     | गीता का. गांधी              | 128 |
| 133. | मुखं व्याकरणं स्मृतम्                                                                | जगत् ज्योति पात्रः          | 129 |
| 134. | संस्कृत साहित्य में व्याकरण का महत्व                                                 | महेन्द्र कुमार              | 130 |
| 135. | शुक्लयजुर्वेदे अनन्तााचार्यभाष्ये पाणिनीयव्याकरणप्रयोगः                              | शिवशंकर होता                | 131 |
| 136. | पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्                                             | सुव्रतमण्डलः                | 132 |
| 137. | पाणिनीयव्याकरणे लक्ष्मीधरोद्रातुः अवदानम्                                            | उदय कुमार नायक              | 133 |
| 138. | Bhartrhari's Development of the Paninian Notion of Upamana                           | Veronica M.T. Benjamin M.A. | 134 |
| 139. | विभिन्न शास्त्रों में पाणिनीय व्याकरण का महत्व                                       | विनीता अम्बष्ठ              | 134 |
| 140. | महाकवि माघ का व्याकरणिक ज्ञान : शिशुपालवधम् के परिप्रेक्ष्य में                      | वीरेन्द्र कुमार मौर्या      | 135 |

#### पाणिनिसम्मता उत्तमपुरुषादिव्यवस्था

प्रो० जयशङ्करलालित्रपाठी, पूर्वअध्यक्ष:, संस्कृतविभाग:, कलासङ्काय:, बी.एच.यू., वाराणसी

संसारस्य सर्वेऽपि व्यवहारः पुरुषत्रयान्यतमाधीनः। अन्यशास्त्रेषु पुरुषाणां विभागाः लक्षणानि च भेन्नानि-भिन्नानि परन्तु पाणिनिना व्यवहर्तृणामुत्कषापकर्षं निर्धारयताऽष्टाध्याय्याः प्रथमाध्याये चतुर्थपादेऽन्ते तुर्भिः सूत्रैः मध्यमोत्तमप्रथमपुरुषाणां कुत्र प्रयोगकरणीय इति सम्यङ् तेधारितम्।तानि च सूत्राणि सन्ति

.युष्मद्युपपदे समानाधिकरणे स्थानिन्यपि मध्यमः। पा.सू.1/4/105।।

.प्रहासे च मन्योपपदे मन्यतेरुत्तम एकवच्च। पा.सू.1/4/106।।

.अस्मद्युत्तमः। पा.सू.1/4/107।।

.शेषे प्रथमः। पा.सू.1/4/108।।

त्र काशिकानुसारमेतेषां वृत्तिः-

- 1).<mark>लस्य(3/4/77) इत्यधिकृत्य सामान्येन</mark> तिवादयो विहिताः। तेषामयं पुरुषनियमः क्रियते। युष्मद्युपपदे सति यवहिते चाव्यवहिते सति समानाधिकरण=समानाभिधेय तुल्यकारके स्थानिनि =प्रयुज्यमानेऽप्यप्रयुज्यमानेऽपि ध्यमपुरुषो भवति। त्वं पचसि। युवां पचथः। यूयं पचथ। अप्रयुज्यमानेऽपि –पचसि,पचथः,पचथ।
- 2) प्रहासः = परिहासः,क्रीडा। प्रहासे गम्यमाने मन्योपपदे धातोर्मध्यमपुरुषो भवति,मन्यतेश्चोत्तमः,स च एकवद् विति। एहि, मन्ये ओदनं भोक्ष्यसे इति, न हि भोक्ष्यसे, भुक्तः सोऽतिथिभिः।एहि , मन्ये रथेन यास्यसि, न हि ास्यसि ,यातस्तेन ते पिता। मध्यमोत्तमप्राप्तयोः उत्तममध्यमौ विधीयते। प्रहासे किम् ? एहि,मन्यसे ओदनं भोक्ष्ये ति। सुष्ठ मन्यसे। साधु मन्यसे।
- 3) उत्तमपुरुषो नियम्यते । अस्मद्युपपदे समानाभिधेये प्रयुज्यमानेऽप्यप्रयुज्यमानेऽपि उत्तमपुरुषो भवति। अहं चामि। आवां पचावः। वयं पचामः । अप्रयुज्यमानेऽपि- पचामि। पचावः। पचामः।
- 4) शेष इति मध्यमोत्तमविषयादन्य उच्यते।

त्र युष्मदस्मदी समानाधिकरणे उपपदे न स्तः, तत्र शेषे प्रथमपुरुषो भवति। पचति। पचतः। पचन्ति। एतेन याख्यानेनोदाहरणेन चेदं सुस्पष्टं यत् त्रिविधपुरुषबोधकप्रत्ययैरेव युष्मदादिपदानामर्थः प्रत्याय्ययितुं शक्यन्ते तेन ष्मदादीनां प्रयोगः प्रयोक्तुरिच्छाधीनः,अहं गच्छामीति वत् गच्छामि, इति एकेनैव पदेन बोधसम्भवात्। अत एव गव्यादिषु बहुत्र कर्तृवाचकपदानामनुल्लेखः।

तेध्दान्तकौमुद्यामेतेषां संक्षिप्ता वृत्तिः-

- (1) तिङ्वाच्यकारकवाचिनि युष्मदि अप्रयुज्यमाने प्रयुमानेऽपि मध्यमः स्यात्।
- (2) मन्यधातुरुपपदं यस्य धातोस्तस्मिन् प्रकृतभूते सति मध्यमः स्यात् परिहासे गम्यमाने । मन्यतेस्तूत्तमः स्यात् स चैकार्थस्य वाचकः स्यात्।
- (3) तथाभूतेऽस्मद्युत्तमः स्यात्।
- (4) मध्यमोत्तमयोरिवषये प्रथमः स्यात्। सूत्रार्थोविचार्यते- पदस्य समीपमुपपदम् =सीपमुच्चारितं पदम् । युष्मदि शब्दे समीपोच्चारिते सतीत्यर्थः । समानम् =एकम् अधिकरणम्=वाच्यम् , अभिधेयम् =अर्थो यस्य तस्मिन् तथाभूते ( अस्यैव व्याख्यानं सिध्दान्तकौमुद्याम् –तिङ्वाच्यकारक वाचिनि इति )।

सामानाधिकरण्यं चयुष्मदस्तिङः स्थानिभूतलकारेण विविधितम् "लःपरस्मैपदम्"(1/4/99) इत्यतस्तदंनुवृत्तेः। स्थानिनि=स्थानम्=प्रसङ्गः अस्यास्तीति स्थानी , तस्मिन् प्रसक्ते सतीत्यर्थः । तदर्थावगतौ सत्यामिप यदि वक्त्रा प्रयोगो न क्रियते तदैव प्रसङ्गो भवति । एतस्याभिप्रायः- अप्रयुज्यमाने इति। एवं सति "राम पाहि" इत्यादौ मध्यमपुरुषसिध्दिः। "अपि"इत्यस्य ग्रहणात् युष्मदि प्रयुज्यमानेऽपि मध्यमपुरुषसिध्दः हे राम! त्वं मां पाहि इति।

ननु "स्पृहेरीप्सितः "(1/4/36) इत्यत्रेव प्रकृतसूत्रेऽपि "स्थानिनि" इत्यस्याभावेऽपि विशेषानुक्त्यैव सम्पूर्णवाक्यप्रयोगे तदेकदेशप्रयोगे च चतुर्थी स्यात्,स्थानिन्यपि इति व्यर्थमिति चेन्न, सूत्रे उपपदग्रहणात् युष्मच्छव्दप्रयोगे एव मध्यमपुरुषः स्यादिति भ्रमनिवारणार्थं "स्थानिन्यपि" इत्यस्य ग्रहणात्। तर्हि "अपि" ग्रहणं किमर्थम्? युष्मच्छव्दप्रयोगे स्यादतः "अपि" ग्रहणम्। यदि युष्मदि अप्रयुज्यमाने प्रयुज्यमाने उभयत्र मध्यमपुरुषस्तर्हि 'उपपदे' ,ग्रहणं किमर्थम्? उपपदे इति तु वैचित्र्यार्यव "आचार्याः कृत्वा न निवर्तन्ते" इति न्यायादिति लघुमञ्जूषाकारः। दीक्षितकृतायां वृत्तौ यत् - "तिङ्वाच्यकारकवाचिनि" इति व्याख्यातं तद् वैयाकरणस्वीकृत-तिङर्थाः ≖कर्तृकर्मसंख्याकालाः इति सिध्दान्तानुकूलम्।

#### "फलव्यापारयोर्धातुराश्रये तु तिङः स्मृताः"।भूषणोक्तेः।

यद्यपि सूत्रेषु "पुरुष"शब्दो न दृश्यते तथापि भाष्यकाशिकादिषु दर्शनादथ च मध्यमोत्तमप्रथमशब्दानां विशेषणवाचकत्वाद् विशेष्यरूपेण पुरुषशब्दस्य ग्रहणस्यौचित्यात्। नात्र लिङ्गविशिष्टस्य ग्रहणम् सामान्यार्थग्रहणेनैवेष्टसिध्दिसम्भवात्। साम्प्रतं भाष्यकारस्याभिप्रायोऽस्मिन् प्रसङ्गे प्रस्त्यते- "किमर्थमिदम्?"युष्मदस्मच्छेषवचनं नियमार्थम्"। प्रश्नस्याशयं प्रकटयता कैयटेन लिखितम्- "किमर्थमिति"। किं लादेशविधानवाक्येनैकवाक्यत्वाद् विध्यर्थमिदम्। विहितेषु लादेशेषु नियमार्थमिदमिति प्रश्नः। तत्रैकवाक्यतापक्षे इतरेतराश्रयपरिहाराय भविनी संज्ञाऽऽश्रयितव्येतिप्रतिलाघवार्थं वाक्यभेदन नियमपक्षं दर्शयितुमाह-"युष्मदस्यच्छेषेति"।

यदेदं सूत्रं नियमार्थं स्वीक्रियते, तदा किमयमुपपदिनयमः-युष्मिदि मध्यम एव , अस्मिदि उत्तम एव। आहोस्वित् पुरुषिनयमः-युष्मिदि एव मध्यमः,अस्मिदि एव उत्तम इति? अनयोर्मध्ये यदि पुरुषिनयमः स्वीक्रियते स तदा "शेष" ग्रहणं कर्त्तव्यम्-शेषे प्रथम इति । यतो हि मध्यमोत्तमौ नियतौ,युष्मदस्मदी अनियते , तत्र प्रथमोऽपि प्राप्नोति। अतः "प्रथम" नियमार्थं शेषग्रहणं कर्त्तव्यम्-शेषे एव प्रथमो भवति नान्यत्र इति।

एवमेव उपपदिनयमेऽपि शेषग्रहणं कर्त्तव्यम् -शेषे प्रथम इति । युष्मदस्मदी नियते, मध्यमोत्तमावनियतौ,तौ शेषेऽपि प्राप्नुतः, तत्र नियमार्थं शेषग्रहणं कर्त्तव्यम्-शेषे प्रथम एव भवित नान्य इति। उपपदिनयमपक्षे शेषग्रहणं न कर्त्तव्यम्। यतो हि युष्मदस्मदी नियते , मध्यमोत्तमाविनयतौ तौ शेषेऽपि प्राप्नुतः। अतो वक्ष्यते "प्रथमो भवित "तिन्नियमार्थं भविष्यति -यत्र प्रथमश्च अन्यश्च प्राप्नोति, तत्र प्रथम एव भवितति।ननु त्वं देवदत्तश्च पच्यः। अहं देवत्तश्च पचावः - इत्यादौ शेषत्वात् प्रथमः प्राप्नोति । तस्य प्रतिषेधः वक्तव्यः । अत्रायं भावः उभयथा नियमेऽयं दोषः। यतो हि यत्र युष्मदस्मदी उपपदे स एवाशेषः,तत्र मा भूत प्रथमः । किन्तु यत्रान्यसहिते ते स्तस्तथत्र समुदायस्य युष्मदस्मद् -ग्रहणेनाग्रहणात् शेषत्वमेवित प्रथमः प्राप्नोति तस्य प्रतिषेधो वक्तव्यः इति । एतद्दोषवारणार्थम् -"शेषे प्रथमः" युष्मदस्मदी स्तस्तत्र शेषे प्रथमो न भवतीत्यर्थः ।

ननु "युष्मिद मध्यमः" अष्मिद उत्तमः इत्येवोच्यते । तेन परमत्वं पचिस परमाहं पचिम- इत्यादौ शब्दान्तरत्वादप्राप्तिरिति चेन्न, तदन्तिविधिना सम्भवात् । न चैवम् अतित्वं पचित , अत्यहं पचित – इत्यादावितप्रसिक्तः अथ च ये समानाधिकरणवृत्तयस्तिध्दतास्तद्-घटितरूपेष्वप्राप्तिः –त्वत्तरः पचिस,मत्तरः पचिमि,त्वत्कल्पःपचिस,मत्कल्पःपचिमि,इत्यादाविति वाच्यम्, "युष्मिदि साधने" अस्मिदि साधने इत्येवं स्वीकारणदोषात् सूत्रे "समानाधिकरणे"इति वचनाद् युष्मदस्मदर्थेन यत्र मध्यमोत्तमौ भवत इति स्वीकारेण दोषवारणात्। ननु प्रकृतिविकृत्योरभेदविवक्षायां च्वि प्रत्ययः अत्वं न सम्पद्यते इति । त्वद्भवति अथवा त्वद्भविस इत्यादि । अत्र किं प्रकृत्याश्रयेण प्रथमेन भाव्यम् अथवा विकृत्याश्रयेण मध्यमेन भाव्यमिति चेदुच्यते- प्रकृतेरेव आरोपितिविकाररूपेण सम्पत्तौ कर्तृत्वे-"त्वद्भविति"इत्येव भविति,गौणमुख्ययोः मुख्ये कार्यसम्प्रत्ययः इति न्यायादित्यलम्।

# अप्रधान-तृतीयाविवेचनम्

प्रो० बालशास्त्री, आचार्यः व्याकरणविभागे,काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः

पुत्रेण सह आगतः पिता, 'पुत्रेण सह स्थूलः', 'पुत्रेण सह पितुर्गीः', 'पुत्रेण सह नागतः' इत्यादौ सहार्थप्रतियोगिभूतो यः अप्रधानीभूतोऽर्थः, तद्वाचकात् शब्दात् तृतीया विभक्तिर्भवतीत्यर्थकेन सहयक्तेऽप्रधाने २।३।१९ इति पाणिनिसूत्रेण पुत्रपदानृतीया विधीयते।समानाक्रियावत्वेन, समानगुणवत्वेन, समानद्रव्यवत्वेन परस्परं विशेष्यविशेषण-भावमनापन्नयोः प्रतिपादनप्रसङ्गे प्रयुज्यते खलु सहशब्दः। तदुक्तं श्रीहरदत्तिमश्रैः पदमञ्जर्याम् क्रियागुणद्रव्यैः द्वयोः सम्बन्धे सित सहशब्दस्य प्रयोगो भवतीति।

तत्र 'पुत्रेण सह आगतः पिता' इत्यादौ पुत्रसाहित्यवान् आगतः पिता इति बोधात् सहार्थः साहित्यम् इत्यवगम्यते। उभयोरपि पितापुत्रयोः समानकालिक-सजातीय-क्रिया-गुण-द्रव्याणाम् एकतमनिरूपितकर्तृत्वादिसम्बन्धकत्वे सत्येव पुत्रनिरूपितस्य साहित्यस्य पितिर सम्भवेन, एतादृशस्थले आगतः, स्थूलः, गौः इत्यादिपदैरुपस्थापित-पितृसम्बन्धितत्तिक्रया-गुण-द्रव्यसजातीयानां तत्तिक्रया गुण-द्रव्याणां यथायथं पुत्रेण सह सम्बन्धः साहित्योपपत्तये अवश्यमास्थेयः। तथा च यस्मिन् काले येन येन खलु सम्बन्धेन यस्याः क्रियायाः, यस्य गुणस्य, यस्य वा द्रव्यस्य पित्रादिभिरन्वयो भवति, तस्मिन्नेव काले तेनैव सम्बन्धेन तत्सजातीयिक्रियागुणद्रव्याणां पुत्रादिभिरन्वये एव साहित्यमुपपन्नं भवति, नान्यथा।

तत्र पिता आगतः, पिता स्थूलः, पितुर्गीः इत्येव पितृसम्बन्धि-क्रिया-गुण-द्रव्याणाम् आगतादिपदैः शक्त्या उपस्थापितत्वेन शब्दजन्यप्रतीतिविषयत्वात्तेषां शाब्दत्वम्। एतादृशशाब्दिक्रियाद्यन्वियत्वेनैव च पित्रादीनां प्रधानत्वम्। पुत्रसम्बन्धि-क्रिया-गुण-द्रव्याणामुपलब्धिस्तु सहार्थानुपपत्या अर्थापत्तप्रमाणेनैव, न तु शब्दशक्त्या। तद्बोधकशब्दान्तराभावात्। तथा च अर्थापत्या प्रतीयमानक्रियाद्यन्वियत्वेन पुत्रादेर-प्रधानत्वम्। अप्रधानत्वाच्च पुत्रपदादेव तृतीया न तु पितृपदादिप, तस्य प्रधानार्थबोधकत्वात्। एवं 'वीरौ राजपुरुषौ सहागच्छतः' इत्यत्र वीरपदादिप न तृतीया,तदर्थस्य राजपुरुषपदार्थे विशेषणभावापन्नत्वात्।

तदेवं स्वसमभिव्याहृत-क्रिया-गुण-द्रव्याद्यन्यतमबोधक-शब्दजन्योपस्थितिविषयी-भूततत्तदर्थसमानकालिकतत्तक्रियागुणद्रव्यान्यतमान्वयित्वं साहित्यम् इति पर्यवसन्नम।

तथाहि पुत्रेण सह आगत: पिता इत्यत्र स्वसहपदसमिषव्यहृतागतपदजन्या या पुत्रनिष्ठागमनिक्रयारूपार्थिविषयिणी उपस्थिति:, तादृशोपस्थितिविषयीभूता या पुत्रवृत्या-गमनसमानकालिकी पितृनिष्ठा आगमनिक्रया, तादृशिक्रयान्वियत्वं पितरीति साहित्यार्थस्य लक्ष्ये समन्वय:।

सहार्थयोगस्थले साहित्यानुयोगिन पित्रादौ येन सम्बन्धेन आगतादिपदो-पस्थापितानां क्रियागुणद्रव्यादीनामन्वयो भवति तेनैव खलु क्रियाकर्तृभावाधाराधेयभाव-स्वस्वामिभावादिसम्बन्धेन साहित्यप्रतियोगिनि पुत्रादाविप साहित्यपदार्थघटकानां क्रियागुणद्रव्यादीनामन्वय आवश्यकः। क्रियादिप्रतियोगिकपुत्राद्ययोगिकश्च। तादृशः स सम्बन्धः पुत्रादिपदोत्तरतृतीयावाच्यः। अस्याः सहयुक्तेऽप्रधाने इतिसूत्रविहित तृतीयाया षष्ठ्यपवादकत्वेन सम्बन्धार्थकताया एवौचित्यात्।

तथा च 'पुत्रेण सहागतः पिता' इत्यत्र कर्तृत्वम्, 'दध्ना सहोदनं भुङ्क्ते, 'दध्ना सह भुज्यते ओदनः' इत्यादौ कर्मत्वम्, 'असिना सह दण्डेन हतश्चौरः' इत्यत्र कारणत्वम्, ऋत्विग्भः सह दीयते आचार्याय दक्षिणा' इत्यत्र सम्प्रदानत्वम्, 'उज्जैन्या सह वाराणस्यां राजन्ते विद्वांसः', इत्यत्र आधारत्वम्, 'पुत्रेण सह स्थूलः पिता' इत्यत्र अधिकरणत्वम्, ' 'पुत्रेण सह पितुधर्मनम्' इत्यत्र स्वस्वामिभावः सम्बन्धः तृतीयाया बोध्यते, यतो हि पुत्रेण सह आगतः पिता इत्यत्र पुत्रकर्तृकागमनसमानकालिका-गमनकर्तृत्वस्य पितिर, दध्ना सह भुज्यन्ते ओदनाः इत्यत्र दिधकर्मकभुजिक्रियासमान-कालिकभुजिक्रियाकर्मत्वस्य ओदनेषु भानाद् उक्तेष्वेतेषु सम्बन्धेषु अन्यतमेन केनचित्सम्बन्धेनैव आगत-स्थूल-धनादिपदोपस्थापितानामर्थानां पित्रादावन्वयात्। तथा चोक्तं हरदत्तिमश्रै– 'एततृतीयार्थस्तु क्रियावाचकादिशब्दसत्वे प्रतीयमानतादृशक्रियान्विय-त्वमेव। यत्र तु गुण-द्रव्ययोरुपस्थितिः, तत्र सहशब्दस्य प्रयोगबलात्प्रतीयमानतत्तत्पदार्थ-सम्बन्धित्वमेव'– इति।

तदेवं 'पुत्रेण सह आगतः पिता' इत्यत्र प्रकृत्यर्थस्य पुत्रपदार्थस्य आधेयता-सम्बन्धेन तृतीयार्थकर्तृत्वे, अन्वयः। तादृशपुत्रान्वितकर्तृत्वस्य आगमनसमानकालिका-गमनिक्रयान्वियत्वरूपसहार्थघटकीभूते आगमने निरूपकत्वसम्बन्धेन अन्वयः। सहार्थस्य च तादृशिक्रियान्वियत्वरूपस्य आश्रयत्व-सम्बन्धेन पितिर, तादृशे पितिर एव क्तरूपकृत्प्रत्ययान्तार्थस्य आगमनकर्तुरभेदेनान्वयः।

तथा च आधेयतासम्बन्धेन पुत्रविशिष्टं यत्कर्तृत्वं, तित्ररूपकं यदागमनम्, तत्समानकालिकं यत् पितृनिष्ठमागमनम्, तित्ररूपितं यत्कर्तृत्वं तदाश्रय आगमनकर्त्रभिन्नः पिता इति शब्दबोधः। पुत्रेण सह स्थूलः पिता इत्यत्र पुत्रनिष्ठं यत्स्थौल्यं, तादृशस्थौल्यसमानकालिकं यत्स्थौल्यं, तादृशस्थौल्यसमानकालिकं यत्स्थौल्यं, तादृशस्थौल्यवान् पिता इति, 'पुत्रेण सह पितुर्धनम्' इत्यत्र च पुत्रस्वामिकत्वसमानकालिक स्वामिकत्वाश्रयो धनम् इति शाब्दबोधः।

न चैवम् आगमनकर्तृतावान् आगमनकर्त्रभिन्नः पिता इति बोधे उद्देश्यता-वच्छेदक-विधेययोरैक्याद् घटो घट इतिवित्रराकाङ्क्षत्वं स्यात्। किंच सहशब्दनैव तत्तदागमनादिक्रियाकर्तृत्वस्य बोधसंभवे वाक्ये तित्रयाबोधकागतादिपदप्रयोगस्यापि वैयर्थ्यमापद्येत।

तत्तिक्रयासमानकालिकत्वमात्रस्य सहार्थत्वे, तस्य च आगतादिपदोपस्थापित-क्रियायामेवान्वयेन आगमनादिक्रियाबोधकशब्दसिहतादेव सहशब्दाद् आगमनसमान-कालिकागमनिक्रयेत्यादिविशिष्टार्थलाभ इति नोक्तदोषद्वयमित्यपि नोचितम्। तथा सित सहार्थस्य क्रियासापेक्षत्वेन सापेक्षमसमर्थविदिति सिद्धान्तात् सपुत्र इत्यत्र पुत्रपदार्थ-निरपेक्षेण सहार्थनिरपेक्षेण सहार्थवाचकसदृशशब्देन समासो न स्यात्। बहुव्रीहौ अन्यपदार्थस्यैव प्राधान्येन सहार्थस्य प्राधान्याभावात् 'प्रधानस्य सापेक्षत्वेऽवि वृत्तिर्भवती' त्यनेनापि नात्र निस्तारः इति चेदत्रोच्यते।

अत्र खलु सर्वत्र आगमनादिक्रियासमानकालिकागमनादिक्रियैव सहशब्दार्थरूपं साहित्यम्। तस्य च यथायथं कर्तृत्वादिसम्बन्धेन प्रथमान्तार्थं पित्रादावन्वयः। तत्रैव च प्रथमान्तार्थे पित्रादौ आश्रयतासम्बन्धेन आगतादिपदबोध्यस्य आगमनकर्तृत्वादेरिप अन्वयः। सहपदार्थान्तर्गतविशेषणीभूतागमनादौ च पुत्रकर्तृकागमनसमानकालिकागमन-विशिष्ट आगमनकर्त्रभित्रः पिता इति बोधः।

<sup>े</sup> आधारधेयभावः सम्बन्ध इत्यर्थः

तथा चात्र मते कर्तृतासम्बन्धेन आगमनादिवैशिष्ट्यरूपोद्देश्यतावच्छेदकस्य विधेयभूतादागमनादिकर्तृत्वतः स्फुटं भिन्नत्वेन उद्देश्यतावच्छेदकविधेययोरैक्यापत्तिरूपो नात्र दोषः, न वा सापेक्षत्वप्रयुक्ता सपुत्रः इत्यत्र समासानुपपितः। नापि च आगतादिक्रियापदप्रयोगवैयर्थ्यम्, सहशब्दस्य समिष्ट्याहृतपदप्रतिपादिक्रियापदप्रयोगवैयर्थ्यम्, सहशब्दस्य समिष्ट्याहृतपदप्रतिपादिक्रतिपाद-कत्वस्य स्वभावसिद्धतया तादृशक्रियाबोधकपदप्रयोगं विना तत्प्रतिपादसंभवात्।

केचितु सम्बन्धिसमानकालिकपदार्थसम्बन्धित्वमेव साहित्यापरपर्य्यायः पुत्रादि-सम्बन्धी यः पदार्थ आगमनादिरूपः तत्समानकालिको यः पित्रादिनिष्ठ आगमनादि-पदार्थः, तत्सम्बन्धित्वं पित्रादाविति पुत्रसाहित्यं पितिर सम्पत्रम्। आगमनादि-प्रतियोगिकपित्राद्यनुयोगिकः सम्बन्धश्चात्र यथायथं कर्तृत्व-कर्मत्वादिकमेव। पुत्रादिपदोत्तरं तृतीयार्थोऽपि सहशब्दार्थान्वयबलात् प्रतीयमानागतादिक्रियानिरूपितं कर्त्तत्वादिकमेव। पिण्डिम्, गृहम्, इत्यादौ प्रतीयमानभक्षणप्रवेशादिक्रियानिरूपितकर्मत्वादेव पिण्डगृहादि-पदाद् द्वितीयाविभक्तेरूपपत्या प्रतीयमानाक्रियासम्बन्धस्यापि कारकविभक्तिप्रयोजकत्व-मित्यस्य कत्वप्तत्वात्। अत एव 'शिष्येण सह आगतः' इत्यादौ कर्तृतृतीयैव सिद्धम् इत्याशयकं सहयुक्ते २-३-१९ इति सूत्रस्थं भाष्यं संगच्छते।

तथा च पुत्रसम्बन्धिसमानकालिकपदार्थसम्बन्धी पिता इति प्राथमिके बोधे जाते पुत्रसम्बन्धं विनैव प्रतीतिविषयभूते आगमने पुत्रसम्बन्धिभावात् पितिर पुत्रसम्बन्धिसमान-कालिकपदार्थसम्बन्धित्वानुपपत्या पुत्रस्यापि पश्चान्मानस आगमनादिसम्बन्धबोधः आवश्यकः इति पुत्रपदार्थस्य तृतीयाविभक्तिबोधितस्वनिष्ठकर्तृत्वादिनिरूपकत्वसम्बन्धेन सहार्थघटके आगमनादिपदार्थभूते सम्बन्धिन अन्वयः। 'दध्ना सह भुङ्क्ते ओदनम्' इत्यत्र च प्रतीयमानगलिबलाधः संयोगानुकूलव्यापाररूपभुजिक्रियानिरूपितकर्मत्ववतो दध्नः तृतीयार्थस्वनिष्ठकर्मतानिरूपकत्वसम्बन्धेन सहार्थघटकीभूते भुजिक्रियारूपे सम्बन्धिन अन्वये वा सित स्वनिष्ठकर्मतानिरूपकत्वासम्बन्धेन दिधविशिष्टा या भुजिक्रिया गलिवलाधः संयोगरूपा फलभूता, तत्समानकालिकी या फलभूता भुजिक्रिया तद्विशिष्टत्वं स्वनिरूपितकर्मत्वसम्बन्धेन ओदने इति दिधनिरूपितं साहित्यम् ओदने प्रतिष्ठितम् इत्याहः।

भट्टश्रीनागेशस्तु 'समिभव्याहृतपदार्थसमकालिकत्वरूपं साहित्यम्, तत्समिनयतम् अखण्डोपाधिरूपं वा सहशब्दार्थमाह। तन्मतेपि तृतीयार्थस्तु क्रियाबोधकपदसमिभव्याहारे सहार्थबलात्प्रतीयमानतत्तत्क्रियानिरूपितः कर्तृत्व-कर्मत्वादिरूपः सम्बन्ध एव। द्रव्यगुणार्थबोधकपदसमिभव्याहारे च सहार्थबलात्प्रतीयमानतत्तपदार्थिनरूपितः स्वस्वामि-भावादिरेव सम्बन्धः। सपुत्रः इत्यत्र तु समासघटकस्य सहशब्दस्य धर्मिपरत्वम्। अत एव सपुत्रः पिता आगतः इत्येवं तस्य पित्रादिपदेन समानाधिकरण्योपपितः। तस्य धर्मिपरत्वादेव सपुत्रः इत्यत्र तेन सहेति २/२/२८ इति सूत्रान्तरेण बहुव्रीहिसमासविधानं सङ्गच्छते। साहित्यवतः सहशब्दादेवोपस्थितत्वेन तस्यान्यपदार्थत्वाभावाद् अनेकमन्य २/२/२४ इतिसूत्राप्रवृत्तेः। तथा च समुदायार्थतादृशिक्रयादेरन्तर्भावान्नासामर्थ्यम्। पुत्रेण सह स्थूलः, इत्यत्र व्युत्पित्वैचित्र्यात् स्थूलपदार्थैकदेशेऽपि स्थौल्यादौ सहार्थस्य स्थौल्यसमानकालिकत्वस्यान्वयः। तथा च पुत्रवृत्तिस्थौल्यसमानकालिकस्थौल्यवान् इति बोधः'' इत्याह।

'सहैव दशिभः पुत्रैभीरं वहित गर्दभी' इत्यत्र सह शब्दो विद्यमानत्ववाची। दशसंख्याकपुत्राणां विद्यमानत्वेऽपीति तदर्थं एतादृशार्थकसहशब्दयोगेऽपि सहयुक्ते इति सूत्रेण तृतीया भवित, विनिगमनाविरहात्। अत्र सहशब्दो लुप्तसप्तमन्यन्तः। सित सप्तमी च सा। अपिशब्दाध्याहारे च तावत्संख्याकपुत्राणां विद्यमानत्वे

सत्यपीत्यथों लभ्यते इत्यन्ये। अत्र केचन विद्यमानेति पदमध्याहृत्य विद्यतिक्रियाप्रयुक्तेन साहित्येन तृतीयां विभिक्तं निर्वहन्ति। सकर्मकः, सलोमकः इत्यादौ तु विद्यमानार्थवाची (न तु विद्यमानत्वार्थवाची) सहशब्दः। सह = विद्यमानं कर्म यस्येत्यथें अनेकमन्य २/२/२४ इति बहुब्रीहिसमासे सित कप्पत्ययः माषवापोत्तरं तत्रैव क्षेत्रे तिलवापं तत्र 'तिलैः सह माषान् वपन्ति स्म' इत्यादिप्रयोगदर्शनात् समिभव्याहृतपदार्थः समानकालिकत्वस्य इव समिभव्याहृतसमानदैशिकत्वस्यापि सहार्थत्वमास्थेयम्।तदेवं उभयोरिप सहार्थयोरित्थं संग्रहः-स्वसमिभव्याहृतशब्दजन्योपस्थिति-विषयिक्रयादिसमानाधिकरणिक्रयाद्वन्वयत्वं साहित्यम्। सामानाधिकरणयं च कालिक-दैशिकेत्यन्यतरप्रत्यासत्या।परमगुरवोऽस्मद्वृद्धप्रपितामहश्रीस्नेहिरामशास्त्रिचरणास्तु स्वसमिभव्याहृतशब्द-बोध्यक्रियादिविशिष्टक्रियादिमत्वं साहित्यं प्राहुः। वैशिष्टयं चात्र स्वसजातीयत्वस्व-विशिष्टत्व एतदुभयसम्बन्धेन। सम्बन्धघटकं वैशिष्टयं च स्वसमानकालिकत्व स्वसमान-देशवृत्तित्व इत्येतदन्यतरसम्बन्धेन बोध्यम्।ननु 'प्रोसोष्ट शत्रुघ्नमुदारचेष्टमेका सुमित्रा सह लक्ष्मणेन' इति पद्यस्य का गितः। शत्रुघ्नलक्ष्मणप्रसवयोः समानकालिकत्वविरहेण तत्र सहार्थस्यान्वयासंभवादिति चेत्र। एतादृशस्थले स्थूलकालघटितसमानकालिकत्वस्य स्वीकारेणादोषात्। अत एव-

# शिशोर्मातरि गर्भिण्यां चूडाकर्म न कारयेत। सहोपनीत्या कुर्याच्चेत्तदा दोषो न विद्यते।।

इति स्मृति ग्रन्थेषूपपद्यते। अतः पूर्णस्य दिनस्य सहशब्दार्थे अन्तर्भावः। अन्यथा चूडाकर्मणककालत्विवरहात्सहार्थानुपपत्या असंगत्यापत्तेः।न चैवं पुत्रागमनकालात् पूर्वमेव समागते पितिर 'पुत्रेण सह आगतः पिता' इति वाक्यस्यापत्तिः 'पुत्रेण सह न समागतः' इति वाक्यस्य च अनापत्तिः, दिवसादिरूप-स्थूलकालेन समानकालिकत्वस्य संभवादिति तु नाशङ्कनीयम्। व्यवहारबलादेतादृशस्थले क्षणत्वादिनैव कालस्य सहशब्दार्थे अन्तर्भाव इत्यस्य स्वीकरणीयत्वात्।

#### चार्थश्चापि साहित्यम्

'धवखिदरौ छिन्धि' 'घटपटमठाः वर्तन्ते', 'संज्ञापरिभाषम् अधीते' इत्यादौ द्वन्द्वसमासेऽपि चार्थः साहित्यमेव यद्यपि, तथापि सहार्थसाहित्येन नास्य सर्वथा विद्यते साम्यम्। तथा हि साहित्यम् समूहः, चार्थः इत्यनर्थान्तरम्। एकधर्माविच्छित्रस्य अनेकस्य एक सम्बन्धेन एकधर्माविच्छित्रे अन्वयश्चार्थरूपं साहित्यम्। तथा च घवखिदरौ छिन्द्ध इत्यत्र घवखिदरसमूहभूतैकधर्माविच्छित्रस्यानेकस्य धवस्य खिदरस्य च स्विनिष्ठकर्मतानि-रूपकत्वरूपैकसम्बन्धेन छेदनत्वरूपैकधर्माविच्छित्रे छेदने अन्वयात् भवत्यत्र द्वन्द्वस्य साधुता।

धवखिदरौ छिन्छि, विद्यते इत्यादौ अन्यतरस्य धवस्य खिदरस्य वा स्विनिष्ठकर्मतानिरूपकत्वस्विनिष्ठकर्नृतानिरूपकत्व इत्येतदन्यतरसम्बन्धेन यथायथं छेदने विद्यितिक्रियायां चान्वये बोधनीये द्वन्द्वसमासस्य साधुत्ववारणाय एकसम्बन्धेन इति विशेषणम् 'धवखिदरौ छिन्छि पश्य' इत्यादौ अनेकिस्मिन् छेदनादौ स्विनिष्ठकर्मतानि-रूपकत्वरूपैकसम्बन्धेनैवान्वये बुबोधियिषितव्येपि द्वन्द्वसाधुत्ववारणाय 'एकधर्माविच्छिन्ने' इति पदम्। एकधर्मविच्छिन्ने इति विशेषणदानादेव 'देवदत्तयज्ञदत्तचैत्रमैत्रभवनैः शोभितम् इदं नगरम्' इत्यादौ समासर्थस्य अनेकभवनैः सहान्वयेऽिप द्वन्द्वस्य साधुत्वम् तेषां भवनत्वरूपैकधर्माविच्छिन्नत्वेन एकधर्माविच्छिन्ने एवान्वयात्।

तदेवम् एकसम्बन्धेन एकधर्मावच्छित्रे अन्वयत्वरूपधर्मस्य सहार्थसाहित्य-चार्थसाहित्ययोरुभयोरिप विद्यमानत्वेन इयता अंशेन तयो: साम्येऽपि निम्ननिर्दिष्टप्रकारेण वैषम्यमप्यस्त्येव। तथा हि-

- १. चार्थसाहित्ये परस्परं मिलितयोरेव धवखिदरयोरन्यत्र छेदनादावन्वय:। न तु स्वतन्त्रयो:। तथाचोक्तम्मनोरमायाम् मिलितस्येतरान्वय: तथाभृतास्य द्वन्द्वस्य विषय इति। २. धवखिदरौ छिन्द्धि इत्युक्ते उभयो: समानकालिकमेव, समानदेशमेव छेदनमावश्यकिमित न गम्यते, उभयोस्छेदनमेव करणीयमैवेत्ये-तावन्मात्रमेव तस्माद् वाक्यादवगम्यते।
- सहार्थसाहित्ये तु पुत्रेण सह आगतः पिता, तिलैः सह भाषान् वपित इत्यादौ
  समानकालिकस्यैवागमनस्य, समानदेशभवस्यैव वापस्यबोधः।
- ३. पितापुत्रयोः परस्परं निरपेक्षयोरेव गमनक्रियादावन्वयः, न तु परस्परं मिलितयोरिति। धवखिदरौ इति द्वन्द्व उद्भूतावयभेदसमूहे पूर्वं धवखिदर-योरन्वयस्तदनन्तरिमतरिसम् क्रियादावन्वयः पुत्रेण सहागतः पितेत्यत्र तु परस्परिनरपेक्षयोस्तयोः क्रियादावेवान्वय इति विशेष इति विशेषं विद्विद्भिरित संक्षेपः।

गिन स्वर्गं भावयेदित्यर्थो लब्धः। अत्रापि सिन्निधियोग्यताबलेन स्वर्गयागयोः परस्पराकाङ्क्षायां सम्बन्धः कृत्यते। यद्यपि यजेरेव अर्थः करणम् (यागः) तथापि यज्धातोः प्रातिपदिकत्वाभावात् तस्मान्न तृतीया ।वित । अधुना भावनायां साधनस्य सम्बन्धे जाते सित 'कथं भावयेत' इत्येवं रूपेण भावना उपायमाकाङ्क्षति, स च उपायः प्रयाजादिः। सोऽपि प्रयाजादिः साध्यं फलमपेक्षते। अतः ।गयतासिन्निधिभ्याम् आकाङ्क्षया च परस्परं सम्बन्धः। उपायं विना करणं फलं न निष्पादयित, यथा कृठारः उद्यमनिपतनाभ्याम् उपायाभ्यां विना छेत्तुं न प्रभवित, तथैव फलसाधिका भावना उपायमपेक्षते, ।था च प्रयाजादिविधायकं वाक्यमुपायः।

भावनायां त्रयाणामशांनां सम्बन्धः एकभावनयोपात्तास्त्रयोऽप्यंशाः परस्परम्। उपकार्योपकारित्वं पश्चादनुभवन्ति ते।।

इति वचसा प्रथमतः भावनायां त्रयाणामन्वयः, पश्चाद् त्रयाणां सम्बन्धः उपकार्यत्वोपकारकरूपेण ।वति। करणं साध्यस्योपपत्तौ उपकरोति। इतिकर्त्तव्यता च करणे फलोत्पत्तिसामर्थ्यं साधयति। ।तिकर्त्तव्यता चापि करणं (साधनम्) अनुस्यूततया आकाङ्क्षति। इत्थं दर्शपूर्णमासादिसाधनिका वर्गादिसाध्यका प्रयाजादीतिकर्त्तव्यताका भावना इति दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत इत्यस्य ।।

यायिकास्तावत्

## पदज्ञानं तु करणं द्वारं तत्र पदार्थधीः। श्शाब्दबोधः फलं तत्र शक्तिधीः सहकारिणी।।²

इत्युक्त्वा शाब्दबोधप्रक्रियां दर्शयन्ति। अर्थस्त्वेत्थं — तत्र = शाब्दे बोधे, पदज्ञानं= पदविषयकं ज्ञानं, (न तु ज्ञायमानं पदम्) तु = एव, करणं = साधकतमम्, असाधारणं कारणं वा भवति। पदार्थधीः= विद्यानजन्यं यत् पदार्थस्यज्ञानं तत् पदार्थविषयकं स्मरणम्, द्वारं= व्यापारः अस्ति। यदि अत्र व्यार्थविषयकस्मरणं नोचितार्थः तदा पदज्ञानवतः पुरुषस्य प्रत्यक्षादिना पदार्थस्य उपस्थितौ अपि विद्यार्थे जायेत इत्यापत्तिर्भवेत्। अथ शाब्दः= वाक्यार्थबोधः शब्दसमूहात्मकवाक्यजन्यः योऽस्ति सः, कलं= प्रमा यथार्थानुभवोऽस्ति। तत्र = पदजन्ये पदार्थस्मरणरूपे व्यापारे, शक्तिधीः= पदेन सह पदार्थस्य स्वन्धरूपा या संकेताख्या शक्तिः तस्याः, धीः= ज्ञानं, सहकारिणी= सहकारीकारणं जायते।

#### अत्र पद्ये शक्तिपदं वृत्तिबोधकम्। वृत्तिश्च शक्तिलक्षणान्यतररूपा।

अस्मात् पदात् अयमर्थो बोधब्यः, अथवा इदं पदममुमर्थं बोधयतु' इति दप्रकारार्थविशेष्यकेच्छारूपशक्तिज्ञानरूपा, अर्थप्रकारकपदविशेष्येच्छाशक्तिज्ञानरूपा च सहकारिकारणं वतीत्यर्थः सम्पद्यते। अस्मात् पदात् इति प्रथमे शक्तिज्ञानरूपे 'स्वपदजन्यबोधविषयता' पदस्य अर्थे म्बन्धो भवति। द्वितीये — इदं पदं— इत्यादिद्वितीये शक्तिज्ञानरूपे स्व— अर्थविषयकबोधजनकता अर्थस्य दे सम्बन्धोऽस्ति। तेन 'एतत् पदजन्यबोधविषयतावान् अर्थो भवतु' इति, 'अर्थविषयकबोधजनकतावत् दं भवतु' इति बुध्यते। पदार्थोपस्थितौ एव वृत्तिज्ञानस्य कारणत्वेनोपयोगो जायते। न तु शाब्दबुद्वौ इति

<sup>:</sup>लोकवार्त्तिकम् — वाक्यसूत्रम्– 265 ⊒ायसिद्धान्तमुक्तावलीशब्दखण्डः कारिका– 81

#### शाब्दबोधप्रक्रिया

प्रो0 अर्कनाथ चौधरी,(कुलपतिः), श्री सोमनाथ संस्कृत विश्वविद्यालय, वेरावल, गुजरात

चतुर्षुप्रत्यक्षादिप्रमाणेषु शब्दस्य प्रमाणत्वमङ्गीकृतम् सर्वैः शास्त्रविदि्भः। शब्दार्थयोरस्ति सम्बन्धः इत्यपि नाविदितम् विदुषाम्। शब्दात् जातः शाब्दः, शाब्दश्चासौ बोधः शाब्दबोधः इति व्युत्पित्तः। शाब्दबोधे शब्दः वर्णरूपः पदरूपः वाक्यरूपो वा कारणमिति जायते जिज्ञासा।

वैयाकरणास्तावत् स्फोटाख्यं शब्दं मत्वा तत्रापि अखण्डवाक्यस्फोट एव मुख्यः इति संगिरन्ते। नैयायिका अपि 'पदसमूहो वाक्यमर्थसमाप्तौ' इत्युक्वा समर्थमित्यध्याहृत्य वाक्यमेव अर्थबोधकं स्वीकुर्वन्ति। सूत्रकारः पाणिनिः 'स्वं रूपं शब्दस्याशब्दसंज्ञेति' सूत्रं कृत्वा अर्थविशिष्टं रूपं शब्दस्य बोध्यमिति कथयति। अर्थविशिष्टरूपः शब्दः वाक्यात्मक एव। किञ्च वचोऽशब्दसंज्ञायां—७/3/3७ सूत्रेण अशब्दसंज्ञायां शब्दरूपेऽर्थे वच्धातोण्यिति कृत्वेन च वाक्यं संसाधयति। तेनाऽपि वाक्यस्यैव शब्दत्वसिध्द्या अखण्डवाक्यस्फोटस्यार्थबोधजनकता सिध्द्यति। अपरश्च — शब्द्यते= प्रकाश्यते स्वार्थो येन इति करणे 'शब्द आविष्कारे भाषणे च' इति धातोः घञि, अथवा शब्दयति प्रकाशयति आविष्करोति वा स्वार्थं यः इति कर्तरि अच्प्रत्ययेन निष्पन्नोऽयं शब्द इति शब्दः। अर्थप्रकाशकस्य वाक्स्यैव बोधकः। पदस्य वर्णस्य च शब्दत्वं भवत्यारोपितम्।

आचार्यभर्तृहरिः

#### विच्छेदग्रहणेऽर्थानां प्रतिभान्यैव जायते।

वाक्यार्थ इति तामाहुः पदार्थेरुपपादिताम्।। वा० पा० २/143।। इति वदति।

तेन शाब्दबोधस्थले बौद्धस्यैवार्थस्य शक्यत्वेन प्रतिभामात्रविषयता तद्रूपवाक्यार्थस्य सिध्द्यति । अयं वाक्यार्थः भर्तृहरिमते —पदार्थानां परस्परं विशेष्यविशेषणरूपोऽन्वयविशेषः । वाक्यार्थविषयकशाब्दबोधाय तद्घटकपदार्थविचारोऽपि करणीय एव भवति । यतो हि पदार्थेरुपपादिता प्रतिभा वाक्यार्थ इति उक्तम् । 'आख्यातं सविशेषणं वाक्यं' 'एकतिङ् वाक्यम्', 'सुप्तिङन्तचयोः वाक्यं क्रिया वा कारकान्विता'' इति लक्षणैः क्रियाप्रधानत्वं वाक्यस्य दृश्यते ।

इत्थं शाब्दबोधप्रक्रियानिरूपणे वाक्यं वाक्यघटकं पदं वाक्यार्थश्च अस्माकं विवेचनीयो विषयो भवति। शाब्दबोधप्रक्रियाविषये मीमांसकाः—

जैमिनी "अर्थेक्यादेकं वाक्यं साकाङ्क्षं चेद् विभागे" इति वाक्यलक्षणेन क्रियाप्रधानत्वं वाक्यस्य आह। भाट्टाः पदैरभिहताः पदार्थाः लक्षणया वाक्यार्थं प्रतिपादयन्ति इत्याहुः। ते कथयन्ति यत् साध्यसाधनेतिकर्त्तव्यताविशिष्टभावना एव वाक्यार्थः। अन्वयव्यतिरेकाभ्यां भावनाप्रत्ययार्थः। यतो हि पचित्, यजते इत्यादौ आख्यातप्रत्ययसत्वे भवनार्थः प्रतीतिः, पाकः इत्यादौ तदसत्वे अप्रतीतिर्भवित। 'दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत' इत्यस्मिन् वाक्ये आख्यातप्रत्ययेन भावना प्रतिपाद्यते। इयं भावना सामान्यतः साध्यसाधनेतिकर्त्तव्यतां पदान्तरेण आकाङ्क्षति। अत्र "त" प्रत्ययार्थः 'भावयेत' इति 'किम्' इति पदान्तरमाक्षिपति। तेन 'स्वर्गं' इति कर्म भावनासाध्यम्। इत्थं साध्यभावनयोः परस्पराकाङ्क्षायां सित्रिधियोग्यताद्वारेण परस्परसम्बन्धो ज्ञायते। तेन 'स्वर्गं भावयेत' इत्यन्वयो जातः। अधुना भावनायाः साध्येन सम्बन्धेः जाते सा भावना साधनमपेक्षते— साधनेन स्वर्गं केन भावयेदिति? अतः धात्वर्थः साधनमङ्गीक्रियते येन भावना सिध्येत। तथा चात्र धात्वर्थः यागादिरूपः साधनत्वेन अन्वेति। एवं च

यागेन स्वर्गं भावयेदित्यर्थों लब्धः। अत्रापि सिन्निधियोग्यताबलेन स्वर्गयागयोः परस्पराकाङ्क्षायां सम्बन्धः कल्प्यते। यद्यपि यजेरेव अर्थः करणम् (यागः) तथापि यज्धातोः प्रातिपदिकत्वाभावात् तस्मान्न तृतीया भवति। अधुना भावनायां साधनस्य सम्बन्धे जाते सित 'कथं भावयेत' इत्येवं रूपेण भावना उपायमाकाङ्क्षति, स च उपायः प्रयाजादिः। सोऽपि प्रयाजादिः साध्यं फलमपेक्षते। अतः योग्यतासिन्निधिभ्याम् आकाङ्क्षया च परस्परं सम्बन्धः। उपायं विना करणं फलं न निष्पादयित, यथा कुठारः उद्यमननिपतनाभ्याम् उपायाभ्यां विना छेत्तुं न प्रभवति, तथैव फलसाधिका भावना उपायमपेक्षते, तथा च प्रयाजादिविधायकं वाक्यमुपायः।

भावनायां त्रयाणामशांनां सम्बन्धः एकभावनयोपात्तास्त्रयोऽप्यंशाः परस्परम्। उपकार्योपकारित्वं पश्चादनुभवन्ति ते।।

इति वचसा प्रथमतः भावनायां त्रयाणामन्वयः, पश्चाद् त्रयाणां सम्बन्धः उपकार्यत्वोपकारकरूपेण भवति। करणं साध्यस्योपपत्तौ उपकरोति। इतिकर्त्तव्यता च करणे फलोत्पत्तिसामर्थ्यं साधयति। इतिकर्त्तव्यता चापि करणं (साधनम्) अनुस्यूततया आकाङ्क्षति। इत्थं दर्शपूर्णमासादिसाधनिका स्वर्गादिसाध्यका प्रयाजादीतिकर्त्तव्यताका भावना इति दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत इत्यस्य वाक्यस्यार्थो जायते। इयं मीमांसकसम्मता शाब्दबोधप्रक्रिया।

#### नैयायिकास्तावत्

# पदज्ञानं तु करणं द्वारं तत्र पदार्थधीः। श्शाब्दबोधः फलं तत्र शक्तिधीः सहकारिणी।।²

इत्युक्त्वा शाब्दबोधप्रक्रियां दर्शयन्ति। अर्थस्त्वेत्थं — तत्र = शाब्दे बोधे, पदज्ञानं= पदिवषयकं ज्ञानं, (न तु ज्ञायमानं पदम्) तु = एव, करणं = साधकतमम्, असाधारणं कारणं वा भवति। पदार्थधीः= पदज्ञानजन्यं यत् पदार्थस्यज्ञानं तत् पदार्थविषयकं स्मरणम्, द्वारं= व्यापारः अस्ति। यदि अत्र पदार्थविषयकस्मरणं नोचितार्थः तदा पदज्ञानवतः पुरुषस्य प्रत्यक्षादिना पदार्थस्य उपस्थितौ अपि शाब्दबोधो जायेत इत्यापत्तिर्भवेत्। अथ शाब्दः= वाक्यार्थबोधः शब्दसमूहात्मकवाक्यजन्यः योऽस्ति सः, फलं= प्रमा यथार्थानुभवोऽस्ति। तत्र = पदजन्ये पदार्थस्मरणरूपे व्यापारे, शक्तिधीः= पदेन सह पदार्थस्य सम्बन्धरूपा या संकेताख्या शक्तिः तस्याः, धीः= ज्ञानं, सहकारिणी= सहकारीकारणं जायते।

#### अत्र पद्ये शक्तिपदं वृत्तिबोधकम्। वृत्तिश्च शक्तिलक्षणान्यतररूपा।

अस्मात् पदात् अयमर्थो बोधब्यः, अथवा इदं पदममुमर्थं बोधयतु' इति पदप्रकारार्थविशेष्यकेच्छारूपशक्तिज्ञानरूपा, अर्थप्रकारकपदिवशेष्येच्छाशक्तिज्ञानरूपा च सहकारिकारणं भवतीत्यर्थः सम्पद्यते। अस्मात् पदात् इति प्रथमे शक्तिज्ञानरूपे 'स्वपदजन्यबोधविषयता' पदस्य अर्थे सम्बन्धो भवति। द्वितीये — इदं पदं— इत्यादिद्वितीये शक्तिज्ञानरूपे स्व— अर्थविषयकबोधजनकता अर्थस्य पदे सम्बन्धोऽस्ति। तेन 'एतत् पदजन्यबोधविषयतावान् अर्थो भवतु' इति, 'अर्थविषयकबोधजनकतावत् पदं भवतु' इति बुध्यते। पदार्थोपस्थितौ एव वृत्तिज्ञानस्य कारणत्वेनोपयोगो जायते। न तु शाब्दबुद्वौ इति

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> श्लोकवार्त्तिकम् — वाक्यसूत्रम्— 265

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>न्यायसिद्धान्तमुक्तावलीशब्दखण्डः कारिका— 81

मुक्तावलीकारः आह। शक्तिश्च पदेन सह पदार्थस्य सम्बन्धः स च ईश्वरेच्छारूपः। नव्याः नैयायिका इच्छामेव शक्तिमन्वते। चकारेण लक्षणाया अपि संग्रहो जायते।

शक्तिग्रहश्च-

# शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानकोशाप्तवाक्यात् व्यवहारतश्च। वाक्यस्य शेषाद् विवृतेर्वदन्ति सानिध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः।।

इति कारिकोक्त प्रकारेण जायते। तत्र शक्तिग्रहे व्याकरस्योपयोगः नितरां साधकः। यतो हि धातुप्रकृतिप्रत्ययादीनां शक्तिग्रहो व्याकरणाद् जायते। सति बाधके क्वचित् व्याकरणात् गृहीत्वा शक्ति त्यज्यते। यथा – वैयाकरणाः आख्यातस्य= तिङः, कर्त्तरि शक्तिं स्वीकुर्वन्ति। तन्न नैयायिकैरङ्गीक्रियते यतो हि तेषां मतेन 'चैत्रः पचित' इत्यादौ कर्त्रा सह चैत्रस्य अभेदेन अन्वयो भवति। तत्र गौरवं भवति अयमाशयो वर्तते यत्— 'लः कर्मणि चभावेचाकर्मकेभ्यः' इति सूत्रे कर्त्तरि कृत् इत्यतः 'कर्त्तरि' इति अनुवर्तते। तेन 'सकर्मकेभ्यो धातुभ्यः लकाराः कर्त्तरि वाचकाः कर्मवाचकाश्च भवन्ति। अकर्मकेभ्ये धातुभ्यश्च लकाराः कर्त्तरि वाचकाः भाववाचकाश्च भवन्ति। भाववाचकत्वं नाम निरर्थकत्वमेव। अर्थात तिङादिप्रत्ययानां कर्त्तरिकर्मभाववाचकत्वम्। एवं तत्र तत्र कर्त्रादौ तिङादीनां शक्तिग्रहः। विभक्तीन सुबादिनाञ्च – द्वितीयातृतीयासप्तमीनां आश्रयः अर्थः। एवं एतासां विभक्तीनाम् आश्रये अर्थे शक्तिग्रहः इत्यत्र द्वितीयायाः शक्तिग्रहः। धात्वर्थः व्यापारः क्रियाजन्यफलाश्रयः कर्म। धात्वर्थव्यापाराश्रयः कर्त्ता इति कर्त्तरि तृतीयायाः, सप्तम्याः आश्रयोऽर्थः इति सप्तम्याः आश्रयः आधारोधिकरणमित्यनेन अधिकरणं, तत्राश्रये शक्तिग्रहः, पञ्चम्याः अवधौ अध शक्तिग्रहः, चर्तुथ्याः उद्देश्ये सम्प्रदाने शक्तिग्रहः, षष्ठ्याश्च सम्बन्धेऽर्थे शक्तिग्रहः इति विभक्तीन शक्तिरेवार्थोऽस्ति । स्वादिप्रत्ययानां एकत्वद्वित्वबहुत्वेषु शक्तिः । समासादिवृत्तीनां च प्रातिपदिकत्वेन तत्रापि शक्तिग्रहः। इत्थं वैयाकरणनये 'चैत्रस्तण्डुलं पचित' चैत्रेण तण्डुलः पच्यते' ,मैत्रः तिष्ठति— मैत्रेण स्थीयते' इत्यादिषु उदाहरणेषु क्रमशः तिपः शप्प्रत्ययसमभिव्याहारे 'कर्त्ता' इत्यर्थः। पच्यते इत्यत्र तिड यकसमभिव्याहारे 'कर्म' इत्यर्थः। तिष्ठति इत्यत्र तिङः 'कर्त्ता' इत्यर्थः। स्थीयते इत्यत्र तिङ भावार्थाकत्वात् निरर्थकत्वं धातोरेवार्थस्य कथनात् सिध्यति । आख्यातार्थयोः कर्त्तृकर्मणोः प्रथमान्तार्थेन सह धात्वर्थव्यापारमुख्यविशेष्यकशाब्दबोधं वैयाकरणाः कथयन्ति। तिङ्प्रत्ययार्थ कर्त्ताकर्मसंख्याकालश्च । धात्वर्थः फलं व्यापारश्च। तिङ्प्रत्ययार्थस्य कर्त्तुः 'कर्त्तरि प्रत्यये' संख्यायाश्च चैत्रेण सह अभेदान्वयः, कालश्च व्यापारे विशेषणत्वेनान्वेति। कर्माख्याते तिङर्थस्य कर्मणः संख्यायाश्च तण्डुलेन अन्वयः। इत्थं -

'चैत्रः तण्डुलं पचतीत्यस्य' चैत्राभिन्नैककर्तृकः तण्डुलाभिन्नकर्मकः वर्तमानकालिकं विक्लित्यनुकूलो व्यापारः इति शाब्दबोधः। 'चैत्रेण तण्डुलः पच्यते' इत्यस्य ''चैत्राभिन्नैककर्तृनिष्ठव्यापारजन्या तण्डुलाभिन्नैकत्वाविच्छन्नाश्रयनिष्ठा वर्तमानकालिका विक्लितिः' इति शाब्दबोधो भवति। 'चैत्रस्तिष्ठति – चैत्रेण स्थीयते' इत्यनयोः 'चैत्राभिन्नैककर्तृका स्थितिः' इत्येव शाब्दबोधः।

#### नैयायिकाः अत्र तिङर्थशक्तिग्रहं गौरवात्रस्वीकुर्वन्ति।

गौरवञ्चेत्थम् – कर्तृत्वं च कृतिमता, कृतिमतः शक्यत्वे, शक्यतावच्छेदिका कृतिः प्रतिकर्तृ भिन्ना भिन्न स्यात्, तेन शक्यतावच्देकधर्माणां आनन्त्येन उपस्थितिकृतं गौरवं भवति। अतः नाना कृतिषु अनुगताय कृतित्वजातेः शक्यतावच्छेकत्वे उपस्थितिकृतलाघवात् नैयायिकाः तिङः अर्थः 'कृतिः' अस्ति इति स्वीकुर्वन्ति। अतः कृतौ = कर्तृनिष्ठे यत्ने आख्यातस्य तिङः, शक्तिग्रहः कार्यः। शाब्दबोधे च कृतिः प्रथमान्तार्थेन सह प्रकरीभूय अभेदेनान्वयं लब्ध्वा भासते। तिङा कर्त्तुरनिभधानात् तत्र तृतीया न शङ्क्या। यतो हि कर्तृसंख्यानिभधानस्य तृतीयादौ प्रयोजकता स्वीक्रियते। लः कर्मणि— इत्यादिसूत्रे अनुवृत्तं 'कर्तिर' इति पदं कर्तृसंख्यायां लाक्षणिकं, तेन कर्तृसंख्यावाचकलकारः भवतीत्यर्थः स्यात्। एवं रीत्या 'अनिभिहिते' इत्यस्य सूत्रस्य— आख्यातेन कर्तगतसंख्यायाम् अनिभहितायां तृतीयादयो भवन्तीत्यर्थः करणीयः। अतः मुक्तावलीकारः आह—

संख्याभिधानयोग्यश्च कर्मत्वाद्यनवरुद्धः प्रथमान्तपदोपस्थाप्यः इति । अर्थात् आख्यातार्थसंख्याप्रकारकोक्तकर्तृकः शाब्दबोधः । अर्थात् प्रथमान्तार्थमुख्यविशेष्यकः शाब्दबोधोऽङ्गीकार्यः । 'कर्मत्वाद्यनवरुद्धः' इत्यस्य इतरविशेषणत्वेन तात्पर्याविषयत्वम् इत्यर्थः करणीयः । तेन 'चैत्र इव मैत्रो गच्छति' इत्यादौ इतरपदग्राह्यं यद् इवार्थः सादृश्यं तत्र चैत्रस्य निरूपितत्वसम्बन्धेन विशेषणतया न चैत्रे संख्यान्वयापितः । चैत्रनिरूपितसादृश्यवद्गमनानुकूलवर्तमानकालीनकृतेः आश्रयः एकत्वविशिष्टः मैत्रः इति प्रथमान्तार्थमुख्यविशेष्यको बोधः जायते । न च चैत्रे संख्यान्वयः ।

एवमेव तिङः व्यापारे शक्तिः इत्यपि गौरवात् मीमांसकमतं न स्वीकार्यम्। अर्थात् लकाराणां कृतौ न शक्तिः रथो गच्छतीत्याद्यचेतनस्थले रथे कृत्यभावात्, व्यापारमात्रे लकाराणां शक्तिः इति मीमांसकमतमपि न मान्यम्। रथो गच्छतीत्यादौ व्यापारे आश्रयत्वे वा अर्थे आख्यातस्य लक्षणा स्वीकरणीया। तथा च 'गमनानुकूलव्यापारवान् रथः' इति शाब्दबोधः स्यादेव। अथवा गमनानुकूलव्यापाराश्रयतावान् रथः इति बोधः।

चैत्रो जानाति इत्यादौ ज्ञानकालिकयत्नाभावेन ज्ञानानुकूलकृतेश्चैत्रादौ बाधात् आश्रयत्वे आख्यातस्य लक्षणा करणीया। एवं 'चैत्रो घटं जानाति' इत्यादौ आख्यातस्य आश्रयत्वे निरूढलक्षया— 'घटविषयकज्ञानाश्रयतावान् एकत्ववान् चैत्रः' इति बोधः।

इत्थं शाब्दबोधं प्रति वृत्तिज्ञानसहकृतपदज्ञानजन्यपदार्थोपस्थितिद्वारा पदज्ञानस्य कारणत्वमङ्गीकृमेव सर्वैः। किन्तु कुत्रचित् 'गिरिर्भुक्तमग्निमान् देवदत्तः' विद्वना सिञ्चतीत्यादौ दोषदर्शनात् आसित्योग्यताकाङ्क्षातात्पर्यज्ञानमि शाब्दबोधे सहकारिकारणमङ्गीक्रियते। आसितः अव्यवधानेन पदोच्चारणप्रयुक्ता सित्रिधिरूपा। योग्यता च एकपदार्थेऽपरपदार्थत्वरूपा अर्थनिष्ठा। आकाङ्क्षा तावत्— पदस्य यत्पदिवरहप्रयोज्यशाब्दबोधजनकतायाः अभावावत्ता। यथा क्रियापदं विना कारकपदस्य अन्वयबोधजनकताभावे क्रियापदाकाङ्क्षा। तात्पर्यं तावत्— तत्प्रतीतेः इच्छया उच्चरितत्वं शब्दिनष्ठं भवति। अर्थात् वक्तुः इच्छा तात्पर्यम्। इत्थं पदपदार्थवृत्तिज्ञानयुक्तम् आसित्योग्यताकाङ्क्षातात्पर्यज्ञानसहकृतं यत् अखण्डवाक्यार्थज्ञानं स एव शाब्दबोधरूपः यथार्थानुभवः। अत्र धात्वर्थविषयकशक्तिग्रहे वैयाकरणानां नैयायिकमीमांसकाभ्यां सह विराधो भवति। स च विरोधः अधुना मुख्यकारणनिर्देशपूर्वकं प्रदर्शते—

मीमांसकास्तावत् धात्वर्थं फलं, व्यापारं च प्रत्ययार्थं स्वीकुर्वन्ति। व्यापारमुख्यविशेष्यकशाब्दबोध एव तेषाम् अपि मते। किन्तु वैयाकरणाः कथयन्ति यत् एवं स्वीकृते सित 'लः कर्मणि च भावे चाकर्मकेभ्य' इति सूत्रार्थात् विरोधो भवति। किञ्च पचित पक्ष्यित पक्ववान् इत्यादौ फूत्कारादिबोधाय अनेकप्रत्ययेषु शक्तिकल्पनापेक्षया धातोरेव व्यापारार्थे शक्तिग्रहः करणीयः। गच्छतीत्यादौ तिप्रत्ययस्यार्थः फूत्कारो मा भूत् तदर्थं पच्समिभव्याहारस्य कारणत्वकल्पने गौरवम्। सकर्मकाकर्मकव्यवहारस्योच्छेदोऽपि भवति । यदि प्रत्ययार्थव्यापाराश्रयत्वं कर्तत्वृं, व्यापारेण आश्रयापेक्षात् कर्तुरिभधानम्, फलेन स्वश्रयाक्षेपात् कर्मणोऽभिधानमुच्येत तदा जात्याक्षिप्तव्यक्तेः इव आश्रयप्राधान्यापत्तौ 'भावप्रधानम् आख्यातम्' इति यास्कवचोविरोधो भवति । कर्मणि कृत्प्रत्ययानां कर्तरि कृत्प्रत्ययानाञ्च 'कारकभावना' इत्युभयवाचकत्वे गौरवं भवति । भावे विहितानां घञादीनां व्यापारार्थस्य अवाचकत्वे च ग्रामो गमनवान् इत्याद्यापत्तिर्भवेत् व्यापारवाचकत्वे च तेन व्यापाराश्रयस्य आक्षेपात् कर्तुः अभिधानं भावप्रत्यये स्यात् । सर्वाधिको दोषः—

'गुरुः शिष्याभ्यां पाचयति' इत्यत्र स्यात्। अत्र प्रयोजकव्यापारः णिच्प्रत्ययार्थः प्रयोज्यव्यापारश्च आख्यातस्य (तिङः) अर्थो भवेत्। संख्यायाः अन्वयः स्व=संख्यावाचकः यः आख्यातार्थः व्यापारः तस्मिन अन्वयिनि प्रयोज्ये=शिष्ये अन्वयात् शिष्यशब्दात् द्विवचनं न स्यात्, यदि तत्र द्विवचनं तदा 'पाचयति इति एकवचनं न स्यात्। किञ्च णिजर्थव्यापाराश्रयस्य गुरोः अनिभधानात् तस्मात् प्रथमा विभक्तिन स्यात्। तिङर्थव्यापाराश्रयत्वात् च शिष्यशब्दात् प्रथमापत्तिः स्यात्। अतः न मान्यः पक्षः तिङर्थः व्यापार इति।

#### तार्किकमतमपि अधोलिखितदोषकारणात् नाङ्गीकर्तव्यम् -

तार्किकाः लकाराणां कृतौ शक्तिः, आख्यातार्थे धात्वर्थो विशेषणम्, प्रकृत्यर्थप्रत्ययार्थयो सहार्थवाचकत्वे प्रत्ययार्थस्यैव प्राधान्यम्। प्रथमान्तार्थे आख्यातार्थो विशेषणम्। अनुकूलत्वम् आश्रयत्वञ् सम्बन्धः। इत्थं चैत्रः पचतीत्यस्य 'विक्लित्यनुकूलव्यापारानुकूलकुतिमान् चैत्रः' इति शाब्दबोधः। रथं गच्छतीत्यादौ अचेतनकर्तृस्थले कृतेरभावात् व्यापारे आश्रयत्वे वा आख्यातस्य (तिङः) लक्षणा करणीय इति वदन्ति। तत्र समीचीनम्। यतो हि—

- कृतेः लकारार्थत्वे (तिङर्थत्वे) लकारेण युष्मदस्मदोः सामानाधिकरण्याभावात् पुरुषव्यवस्था ।
   सिध्येत्।
- पचन्तं चैत्रं पश्यित पचते देवदत्ताय देहि इत्यादौ शतृशानजादीनां कृतिमात्रबोधे कृते आश्रयाश्रयिभावेन कर्मणि सम्प्रदाने च अन्वये सित 'नामार्थयोः अभेदान्यो व्युत्पन्नः' इति व्युत्पत्ते भङ्गः स्यात्।
- यदि शत्रादीनां कर्तरि अर्थे शक्तिः तिबादीनां कृतौ इति नैयायिकाः वदेयुः तदा वक्तव्यं यत् अन्यायश्च अनेकार्थत्वस्वीकारः। (अन्येऽपि दोषाः भवन्ति।)
- 4. कृतिवाच्यत्वे रथो गच्छतीत्यादौ लक्षणास्वीकारे गौरवं चाऽपि भवति। किञ् अभिधानानभिधानव्यवस्थोच्छेदापत्तिर्भवति।
- यत्नोऽपि (कृतिरपि) व्यापारसामान्यमेवास्ति । सोऽर्थः धातोरेव लभ्यते । अत एव स्थालीस्थे यत् पच्धातुना उच्यमाने 'स्थाली पचतीति' प्रयोगो भवति ।
- किञ्च प्रकृत्यर्थप्रत्ययार्थयोः सहार्थत्वे प्रत्ययार्थस्यैव प्राधान्यमिति सामान्यनियमः। तस्य बाधक नियमः भावप्रधानमाख्यातमिति।
- 7. अन्यदोषाणां यथाकथिञ्चिद् व्याख्यानान्तरेण पिरहारसम्भवेऽपि प्रथमान्तार्थमुख्यविशेष्यकशाब्दबोः सित 'पश्य मृगो धावित' इति वैयाकरणसम्मतैकवाक्यता विहन्येत। तथािह वैयाकरणमतेऽः मृगकर्तृकं धावनं दृशिक्रियायाः कर्म भवित, प्रधानं तु दृशिक्रियेव वर्तते। तेः 'मृगकर्तृकधावनकर्मकं प्रेरणाविषयीभूतं त्वत्कर्तृकं दर्शनम्' इति शाब्दबोधो भवित। 'मृगो धावित इत्यत्र विशेष्यभूतधावनरूपस्य अर्थस्य वाचकस्य धावित इत्यस्य प्रातिपदिकसंज्ञाभावात् तस्माः भवित द्वितीया। कर्मत्वरूपः अर्थः आकाङ्क्षया भासते। एकवाक्यता च रक्षिता भवित।

#### पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्

किन्तु तार्किकमते— 'अन्यदेशसंयोगानुकूलधावनानुकूलकृतिमन्मृगकर्मकं प्रेरणाविषयीभूतं यद्दर्शनं तदनुकूलकृतिमान् त्वम्' इति शाब्दबोधो जायते।

अस्मिन् शाब्दबोधे विशेष्यभूतार्थवाचकमृगशब्दः प्रातिपदिकमस्ति। तथा च दृशिक्रियायां कर्म वर्तते, अतः तस्मात् द्वितीयायां सत्यां 'धावन्तं मृगं पश्य' इतिवत् 'पश्य मृगं धावतीति प्रयोगापत्तिः स्यात्। किञ्च धाव्धात्वर्थक्रियायाः अप्रथमान्तेन मृगेन सामानाधिकरण्यात् 'लटः शतृशानचावप्रथमासामानाधिरणे' इति सूत्रेण धाव्धातोर्विहितस्य लटः स्थाने शतृप्रत्यये सति धावन्तं मृगं पश्येत्येव प्रयोगः स्यात्। पश्य मृगो धावति, पश्य लक्ष्मण पम्पायां बको परमधार्मिकः' इत्यादिप्रयोगविलयापत्तिः स्यात्। अतः वैयाकरणाः मीमांसकमते नैयायिकमते च धातोः यत्र अर्थे प्रत्ययस्य च यत्रार्थे शक्तिग्रहः तत्र स्वीकुर्वन्ति इति संक्षेपतः शाब्दबोधप्रक्रिया उक्ता।

#### धात्वर्थविषये मीमांसकमतसमीक्षा

प्रो. भगवत् शरणश्कलः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, का. हिः वि. वि. ,वाराणसी

व्याकरणशास्त्रं सर्वर्विद्यानां सम्पकारकत्वाद्पजीव्यत्वेन वर्तमानत्वाच्च सर्वान् अतीशेते स्वीकुर्वन्तीत्थमखिला अमत्सराःमनीषिणः। व्याकरणशास्त्रस्यैतस्य यद्यपि प्रयुक्तानां वेदप्रभृतिष् ऋष्यादिप्रणीतेषु शब्दानामन्वाख्यानमेव म्ख्यम्प्रतिपाद्यमङ्गीक्रियते तथापि शब्दानां यत् तात्विकं विवेचनं निह तद्दार्शनिकविचारमन्तरा भवित्मर्हतीति धिया व्याकरणशास्त्राऽत्मभूता महाभाष्यकारपतञ्जलयो महान्तो वैयाकरणा आचार्यभर्तृहरयश्च महाभाष्ये वाक्यपदीये च क्रमशः दार्शनिकतत्त्वानि विवेचितवन्तः। तौ महाभाष्यवाक्यपदीयग्रन्थौ महताश्रमेण परिशील्य श्रीमद्भद्दोजिदीक्षितैश्शब्दकौस्तुभग्रन्थो विरचितः।समेषां पूर्वाचार्याविरचितग्रन्थान् विशेषतश्शब्दकौस्त्भग्रन्थं परिशील्य परम्परयाधिगतसकलविद्यः कोण्डभट्टो वैयाकरणभूषणं,वैयाकरणभूषणसारञ्च विरचितवान्। विविधदार्शिनिकविचारैः यत्र सह महाभाष्यकौस्त्भनिर्णीतसिद्धान्ता वैयाकरणानां सम्यक्तया संस्थापिताः सन्ति।

वैयाकरणपरम्परायां शब्दब्रहमत्वेनाखण्डसवाक्यस्फोटमेवोरिक्रियते। तस्मिन्नत्येऽखण्डवाक्यस्फोट व्याकरणप्रक्रियाऽनिर्वाहात् तत्र सखण्डवाक्यस्फोटस्य वाक्यजातिस्फोटस्य तत्रापि अखण्डपदस्फोटस्य सखण्डपदस्फोटस्य पदजातिस्फोटस्य, वर्णस्फोटस्य वर्णजातिस्फोटस्य च परिकल्पना विहिता शब्दविद्याविद्भिः।अत्र च वर्णपदेन प्रकृतिप्रत्ययावेव गृहयेते पदावयवत्वात्। नत्वक्षराणि तत्र तेषां व्यकारणाऽविषयत्वात्। प्रकृतिप्रत्ययपूर्वकव्युत्पत्तिनिरुपणमेव व्याकरणान्वाख्यानप्रक्रियाविचारस्योद्येश्य- मिति निर्णयात्।

"सर्वं वाक्यं क्रियया परिसमाप्यते" इत्यभियुक्तव्यवहारात् क्रियामहत्वं सर्वेऽङ्गीकुर्वन्ति। "सर्वं नामधातुजमाह¹"इति निरुक्तात् व्याकरणे शकटस्य तोकं वैयाकरणानां च शाकटायन आह —"धातुजं नामेति"² इति महाभाष्यवचनाच्च सर्वे शब्दा धातुजन्याः सन्ति।यद्यपि केचन शब्दाः व्युतपन्ना-अव्युतपन्ना इति भेदेन शब्दानां द्वैविध्यमस्ति तथापि व्युतपत्तिपक्षे धातुजशब्दानां सत्वात् शब्दान्वाख्याने धातूनां तत्प्रत्ययत्वेनाङ्गीकृतानां तिङामर्थं निरुपयितुं धात्वर्थप्रकरणमादौ स्थापयित्वा धात्वर्थन्तिङ्डर्थञ्च दर्शयितुं भट्टोजिदीक्षितविरचिता कारिकां प्रस्तौति कौण्डभट्टः—

> फलव्यापारयोधीतुराश्रये तु तिङः स्मृताः। फले प्रधानं व्यापरस्तिङ्थस्तु विशेषणम्।। १।।3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>निरुक्तम्१।१२

<sup>2</sup>म.भा.उणादयो बहुलम् ३।३।१।।

³वै.भू.का.२

फलव्यापारयोरित्यत्र आश्रये इत्यत्र च सप्तम्याःवाचकतारूपविषय इत्यर्थः।तत्र फलस्य व्यापारस्य च वाचकतायां आश्रयस्यापि वाचकतायां निरुपितत्त्वसम्बधेनान्वयः। वाचकतायाश्च स्वरुपसम्बधेन क्रमशः धातौ तिङ्क्षु चान्वयः।फले इत्यत्र च सप्तम्याः निरुपितोऽर्थः।इत्थं च फलव्यापारनिरूपितवाचकातवान् तिङर्थप्रकारतानिरूपित- विशेष्यतावान् व्यापार इति कारिकाबोधः सम्पद्यते।

अत्र फले व्यापारे च एकवृन्तगतफलद्वयन्यायेन खण्डशः शक्तिरेकैव, एवमेवैकवृन्तलग्नानेकफलन्यायेन कर्तृकर्मसंख्याकालेषु खण्डशः शक्तिरङ्गीक्रियतेऽतोऽत्र न किश्चिद्दोषः। यत्तु नागेशः" परे तु फलव्यापारयोधीतोः पृथक् शक्तावुद्देश्यविधेयभावेनान्वयापित्त-स्तयोःस्यात्। पृथगुपस्थितयोस्तथा अन्वयस्यौत्सर्गिकत्वात्। किञ्चैकपदे व्युत्पत्तिद्वयकल्पनाऽतिगौरवम्। तथा हि – फलविशेषणकव्यापारबोधे कर्तृप्रत्ययसमिव्याहृतधातुजन्योपस्थितिः कारणम्, व्यापारविशेषणकफलबोधे कर्मप्रत्ययसम-भिव्याहृतधातु-

तुजन्योपस्थितिः कारणमित कार्यकारणभावद्वयकल्पनम्, धात्वर्थशक्तिद्वयकल्पनम्धातो-बाँधजनकत्वसम्बन्धद्वयकल्पनञ्चातिगौरवन्तस्मात् फलावच्छिन्ने व्यापारे व्यापारावच्छिन्ने फले च धातूनां शक्तिः कर्तृकर्मार्थकतत्तत्प्रत्ययसमिभव्याहारश्च तत्तद्बोधे नियामक इति।इत्याह तन्न समिचीनं यतो हि एकपदात् विभिन्नशिक्तज्ञानजन्योपस्थितयोः द्वयो पदार्थयोःउद्येश्यविधेयभा-वेनैवान्वयबोधः इत्यत्र न कश्चिद् दृष्टान्तो न वा किञ्चिदत्र प्रमाणमतोऽत्र दोषदानं नागेशस्य व्यर्थमेव।अपि चात्र फले व्यापारे च खण्डशः एकैव शिक्तस्वीकारान्न शिक्तद्वयकल्पनादोषः।अपि च प्राचिनशाब्दिकमते व्यापारमुख्यविशेष्यकबोधस्यैव स्वीकारा्त् नात्र विविधकार्यकारणभावकल्पनाकृतगौरवम्।

अपि तु नागेशमत एव अधिकं गौरवम्।एकपदोपस्थापितयोः सर्वत्रोद्येश्यविधेयभावेनान्वय इति नियमस्याभावादेव एकस्योपस्थितयोरेवकारार्थयोः अन्योगव्यवच्छेद्योः खण्डशः शिक्तस्वीकारान्न तत्रोद्देश्यविधेयभावेनान्वयोऽपितु आकाङ्क्षाभाष्ये स्वनिष्ठप्रतियोगिताकत्वसम्बन्धेन अन्ययोगस्य व्यवच्छेदेऽन्वयो भवति।एवमेवात्रापि आकाङ्क्षाभाष्येण स्वानुकूलत्वसम्बन्धेन फलस्य व्यापारेऽन्वयसत्वेन न कश्चिद्दोषः।अपि च तुष्यतु प्रतिपक्षिन्यायेन चेत्कस्यचिद् एकपदोपस्थितयोः उद्देश्यविधेयभावेनान्वयोऽतिशय रागस्तर्हि एकपदोपस्थितयोः उद्देश्यविधेयभावेनान्वयोऽतिशय रागस्तर्हि एकपदोपस्थितयोः उद्देश्यविधेयभावेनान्वयबोधं प्रति धातुतिङ्भिन्न- पदजन्यार्थद्वयाद्युपस्थितिः कारणमिति कार्यकारण- भावकल्पनेन न दोषः। वस्तुतस्तु एकपदोपस्थितयोः सर्वत्रोद्देश्यविधेयभावेनान्वयो भवति नायं नियमः सार्वत्रिकः। अत एव नैयायिका अपि आख्यातस्य कृतौ वर्तमानकाले च खण्डशः एकामेव शिक्तं स्वीकुर्वन्ति।धातुवाच्ययोः फलव्यापारयोश्चात्र कस्य फलस्य व्यापारस्य च ग्रहणम् इति विषये विचारणीयम्।फलं तावल्लोके परिणामरुपेण प्रायः प्रसिद्धम् । यथा भोजनस्य किं फलं तृष्तिः,अध्ययनस्य किं फलं जानं,दानस्य

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>परमलघुमञ्जूषाधात्वर्थप्रकरणे

किं फलं पुण्यमिति तेन अन्येच्छाधीनेच्छाविषयत्वरुपं तत् सिद्ध्यति।एवं व्यापारोऽपि लोकं वाणिज्यादिकार्ये तज्जन्यत्वे सित तज्जन्यजनकत्वरूपेण चक्रभ्रमीत्यादौ(दण्डजन्या चक्रभ्रमिः दण्डजन्यघटस्य जनिका व्यह्नियते) प्रसिद्धोऽस्ति।न चान्यशास्त्रे एतादृशौ फलव्यापारौ गृह्येते तयोः पूर्वाक्तार्थयोरनुपयोगात् ।अत एव-

## यस्यार्थस्य प्रसिद्ध्यर्थमारभन्ते पचादयः। तत् प्रधानं फलं तेषां न लाभादिप्रयोजनम्।।¹¡५

अनेन ज्ञायते यत् पचादिधातुनां फलत्वेन विक्लित्यादीन्येव फलानि स्वीक्रियन्ते । एवमेव नैयायिकेष् प्रसिद्धो वाणिज्यादिकार्ये प्रसिद्धोऽर्थो तदर्थकस्यात्राप्रसिद्धेः।चेदत्र फलप्रयोजिका क्रिया व्यापार इत्युच्यते तदा क्रियाव्यापारयोरैक्यात् व्यापारलक्षणे च क्रियाशब्दप्रवेशादात्माश्रयदोषःस्यात्।दण्डादिव्यापारस्यापि फलप्रयोजकत्वात् तत्रापि धात्वर्थव्यापारप्रसिक्तःस्यात्।धात्वर्थव्यापरस्य कर्तृत्वाच्च दण्डस्यापि व्यापाराश्रयत्वात् तस्य कर्तृत्वेन तिङा अभिहितत्वाच्च तृतीयान्पत्तिः प्रथमोपपत्तिश्च स्यात् । न चात्र तृतीयया प्रथमायाः बाधप्रसिक्तः परत्वात् प्रथमैव तृतीयां बाधते। न च संज्ञाद्वयप्रसिक्तःकडाराधिकारस्थसंज्ञानामेकस्या एव संज्ञाया विधाननियमात्।चेदुच्यते साक्षात्क्रियाप्रयोजकं कारणम् परम्परया- क्रियाप्रयोजकः कर्ता शोभनम्,तण्ड्लक्रयणस्यापि परम्परयाक्रियाप्रयोजकत्वात् तण्ड्लक्रयणदशायामपि पचतीतिप्रयोगा- पत्तेः।एवमेव तज्जन्यः सन् तज्जन्यजनको न्याशास्त्रप्रसिद्धोऽपि व्यापारो नात्र गृहयते । स च अन्तिमाग्नीन्धनसंयोगजनकः सन् विक्लित्तिजनकस्तापः व्यापारः तस्मिन् सत्येव न चाधिश्रयणादिकाले पचतीति स्यात्। सःस्यात। यतो अन्यथासिद्धशून्यकार्यनियतपूर्ववर्तिन एवकारणत्वाङ्गीकारात् अतोऽत्र व्यापारपदेन भावनाभिधा साध्यत्वेनाभिधीयमाना क्रियैव गृहयते। अत एवोक्तं भर्तृहरिणा—

#### यावत् सिद्धमसिद्धं वा साध्यत्वेनाभिधीयते। आश्रितक्रमरुपत्वात् सा क्रियेत्यभिधीयते।।²

इत्थमत्र फलव्यापारयोर्निष्कृष्टलक्षणं परिष्क्रियते— धातुविशिष्टत्वं फलत्वम्। धातुवैशिष्ट्यत्वञ्च फले स्वनिष्ठशक्तिप्रयोज्योपस्थितिविषयत्व, स्वनिष्ठशक्तिप्रयोज्योपस्थितिविषयः निष्ठजनकत्वनिरूपितजन्यत्व-निष्ठप्रकारतानिरूपकप्रतीतिविशेष्यत्वेत्युभयसम्बन्धेन। लक्षणसमन्वयं यश्चेत्थम्, स्वं=पचादिधातुः,तन्निष्ठशक्तिप्रयोज्या या पचादिधात्वर्थो विक्लित्यादिरित्युपस्थितिः तद्विषयत्वं विक्लित्यादिफले। एवमेव स्वं= धातुः तन्निष्ठाफलव्यापारोभयनिरूपिता शक्तिः तादृशशक्तिप्रयोज्योपस्थितिविषयव्यापारः, तन्निष्ठजनकता- निनरूपितविक्लित्यादिनिष्ठजन्यता तादृशजन्यत्वनिष्ठप्रकारतानि- रूपकप्रतीतिविशेष्या विक्लित्यादिः तद्विशेष्यत्वं विक्लित्यादौ फले इत्येवमुक्तसम्बन्धद्वयेन धातुवैशिष्ट्यस्य फले सत्वात् विक्लित्यादौ फलत्वं सिद्ध्यित।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>वाक्यपदींयं क्रियासम्देशप्रकरणम्

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>वाक्यपदींयं क्रियासमुद्देशप्रकरणम् |३|३।।

एवमेव पदान्तरसमभिव्याहाराप्रयोज्यसाध्यत्वप्रकारकाभिधानविषय- त्वेसित धातुवाच्यत्वं ज्यापारत्वमिति लक्षणं व्यापारस्य सम्पद्यते। तद्यथा पचतीत्यादौ विक्लित्याद्यनुकूलव्यापारपदान्तर समिभिव्याहारं विनैव साध्यत्वप्रकारकाभिधानविषयता पचादिधातुवाच्यतायाश्च सत्वात् भवति जक्षणसमन्वयः।

एतौ फलव्यापारौ धात्वर्थौ स्तःइत्यत्र किं प्रमाणम् ,सूत्रं वार्तिकम् आहोस्विद महाभाष्यमिति

जेजासायामित्थम्च्यते यत् फलं धात्वर्थः ,इति विषये "धातोः कर्मणः समानकर्त्कादिच्छायां सन् "<sup>1</sup> इति सूत्रे कर्मग्रहणमेव प्रमाणम्भवति, तत्र हि इषिकर्मण इषिणैककर्तृकाद् धातोः सन् प्रत्ययो वेभाषया विधीयते।तत्र कर्मत्वन्नाम कर्तृवृत्तिप्रकृतधात्वर्थ प्रयोज्यफलाश्रयत्वेनेच्छाविषयत्वमेवतेन फलमर्थो धातोरायात्यैव। एव व्यापारार्थकत्वेsपि धातोः "<mark>धातोरेकाचो हलादेः क्रियासमभिहारे यङ्" <sup>२</sup> इत्यत्र क्रियापदेन व्यापार एव गृहयते।फलतो यत्र</mark> क्रेयायाः पौनः पुन्यमतिशयश्चार्थः द्योत्यो भवति तस्मात् यङ् प्रत्ययो भवति इत्थं सूत्रकाररीत्या यातोः फलव्यापारार्थकत्वं सूच्यते। महाभाष्यकारोऽपि स्पष्टतया "भूवादयोधातवः" ३ इति सूत्रभाष्ये <mark>पातोःफलव्यापारार्थकत्वम्क्तवान्। तद्यथा— धातोश्चार्थाभेदात् प्रत्ययान्तरेष् मन्यामहे धात्रेव</mark> क्रेयामहेति पक्तिः पचनं पाक इति प्रत्ययश्चार्थोऽन्योन्यश्च भवति प्रकृत्यर्थः स एव। कथं नुनर्जायते अयं प्रकृत्यर्थः,अयंप्रत्ययार्थ इति सिद्धम् काभ्याम्(वा॰)।अन्वयाच्चव्यतिरेकाच्च कोऽसावन्यवयो व्यतिरेको वा? इह पचतीत्य्क्ते कश्चिच्छब्दःश्रुयते पच्छब्दश्चकारान्तः,अतिशब्दश्च प्रत्ययः। अर्थोऽपि कश्चित् गम्यते विक्लितिः कर्तृत्वमेकत्वं च। पठतीत्युक्ते कश्चिच्छब्दो हीयते, काश्चिज्जायते काश्चिदन्वयी। पच्छब्दो हीयते, पठशब्द उपजायते अतिशब्दोऽन्वयी अर्थोऽपि कश्चिद्धीयते, कश्चिदुपजायते,कश्चिदन्वयी।विक्लित्तिः हियते,पठक्रियोपजायते कर्तृत्वं चैकत्वं चान्वयी। तेन मन्यामहे यः शब्दो हीयते तस्यासावर्थी बोऽर्थो हीयते यः शब्द उपजायते तस्यासावर्थो योऽर्थ उपजायते,यः शब्दान्वयी तस्यासावर्थी गोऽर्थोन्वयी।" 4'अत्र भाष्ये धात्रेव क्रियामाह ' इति पूर्वमुक्तं पश्चाद् अर्थो हि कश्चिद् गम्यते वैक्लित्तिः कर्तृत्वमेकत्वं च' इति अनेन भाष्यग्रन्थेन ज्ञायते यत् पूर्वं धात्वर्थेन क्रियाबोधनादत्र गत्वर्थेत्वेनोक्ताविक्लित्तिशब्दः विक्लित्तिजनकक्रियापरोऽन्यथा "धातुरेवक्रियामाह" इति गाष्यस्यस्यानर्थक्यापत्तिः स्यात् विक्लित्तिमात्रे तात्पर्याङ्गीकारे।अपि चात्र क्रियाशब्दो नहि मर्भार्थकप्रत्ययान्तः । अस्मिन्नेवसूत्रे पूर्वं भाष्यकारः क्रियावचनो धातुरिति वार्तिकं व्याचक्षणः। "का ुनः क्रिया? ईहा । का पुनरीहा।। चेष्टा । का पुनश्चेष्टा? व्यापारः।। सर्वथा भावाञ्छब्देनैव

पा-स्-३|१|-६|

ग.सू.३|१|.२

म-भा-स्-१|३|१

म-भा-सू-१|३|१

शब्दानाचाष्टे न किञ्चिदर्थजातं निदर्शयत्येवं जातीयिका क्रियेति ।क्रिया नामेयत्यन्ताऽपरिदृष्ट अशक्या क्रिया पिण्डीभूता निर्दशयितुम्" इत्याह।

अत्र हि स्पष्टतया क्रियायाः व्यापारोऽथाँ भाष्यकारेण कथितो वर्तते अपि च " कारके" इति सूत्रेभाष्ये "अधिश्रयणोदकासेचनतण्डुलावपनैधोऽपकर्षणक्रियाः कुर्वन्नेव देवदत्तः पचतीत्युच्यते" इत्येवं क्रियापदेनाधिश्रयादिक्रियाःव्यापाराश्चाह।इत्थं पूर्वोक्तभाष्यप्रमाण्येन धातोः फलव्यापारार्थकतः सिद्ध्यति। धात्वर्थविषये तिङ्थविषये च मीमांसकानां किश्चिद्धन्न एवं राद्धान्तो विद्यते ।मीमांकष्तावत् भाद्वसिद्धान्तानुयायिमण्डनिमश्रेः फलमेव धात्वर्थः।भावनाप्रत्ययार्थः" पूर्वापरीभूत् भावामाख्यातमाव्रजति-पचतित्युपक्रमप्रभृत्यपवर्गपर्यन्तम्" ३ इति निरुक्तग्रन्थात् आख्यातस्य फलोत्पादिका क्रियार्थ इत्यवगम्यते।णिजन्तभूधातोः भावार्थं घत्रिकृते सति निष्पन्नो भावशब्द भावनानुकूलव्यापारार्थं कथयति ,सैव भावना क्रियेतिव्यविहयते पचतीत्यस्य पाकं करोति इति विवरणात् भावनाभिन्नफलवाचकता तिङन्तस्य पचतीत्यस्य सिद्धं तत्र फलं धात्वर्थः आख्यातार्थश्च भावना ।नाप्युभयं धात्वर्थः अन्याय---

पाकं करोति इति पचतीत्यस्य विवरणेन कुमारिलभट्टोऽपि फलं विकिल्त्यादिकं धात्वर भावनामाख्यातार्थं मन्यते। यथा— "उदासीनत्विच्छेदलक्ष्यं धात्वर्थकारणम्।

#### स्पन्दव्यापारपर्यायं करोतीत्यर्थं प्रचक्षते।।"4

मीमांसकमते च भावनामुख्यविशेष्यकशाब्दबोधो भवति। भावनायाः प्रत्ययार्थस्वीकारेष्ण "प्रकृतिप्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्यैव प्रधान्यम्" इति व्युत्पत्तिसत्वात् तस्याः विरोधो न भवति प्रकृत्यर्थस्वीकारे तु तद् विरोधः सुतरामायाति।अपि च "तदागमे हि दृश्यते इति नियमार पूर्वोक्तविवरणेन धातोः फलार्थकता आख्यतस्य च भावनार्थकतैव सिद्ध्यति। परमत् तन्न्यायविरोधोऽपि आपति। प्रभाकरमिश्रस्तु फलमात्रं धात्वर्थः। आख्यातार्थाभावना केवर तिङ्लकारे,अन्यत्र चाख्यातार्थः संख्या कालश्च। तिङोऽन्यत्र च भावनाया आक्षेपेणान्वयः। अत एष्प्रकरणपञ्चिकायां प्रभाकरमतं विवृतम्

"अपि च बृद्धव्यहाराच्छब्दार्थनिर्णयः ।न चाख्यातानां भावनावचनत्वमन्तरेण कस्यचित्र वृद्धव्यवहारस्यानुपपितः। प्रश्नोत्तरे तु सम्बन्धज्ञानोत्तरकालभाविनी अतो न तद्वशेन सम्बन्धिन्तर्पणा।कर्त्रादिसंख्यामात्रवाचितयाख्यातप्रयोगोपत्तौ नाधिकं वाच्यं शक्यं कल्पयितुम्। पाकं करोति देवदत्तः इत्यत्र तावत् पच्यर्थं (फलम्) पाकशब्दो ब्रवीति तदनुगुणं तु पुरुषः प्रयत् करोतीत्याचष्टे,आख्यतं तु केवलकर्तृसंख्यां वक्तीतिसिद्धं तावत्तन्मात्रवाचित्वम् इत्यदि <sup>5</sup> इत्य

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>म.भा.सू.१|३|१

<sup>2</sup>म.भा.सू.१|४।२३

³निरुक्तम् १ | १ ||

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>तत्र वार्तिकम्श्|श|

⁵प्रकरणपञ्चिका पृष्ठ सं.424-43 (का.हि.वि.वि.वाराणसी संस्करण)

सर्वेषामपि मीमांसकानाम्मते फलंधात्वर्थस्तिष्ठति। शाब्दिकाः मीमांकसमतिमदं नाङ्गीकुर्वन्ति।यतो हि फलमात्रं धात्वर्थोऽङ्गीकारे धात्वर्थफलव्यधिकरणव्यापारवाचकत्वं सकर्मकत्वं, धात्वर्थफलस मानाधिकरणव्यापार-वाचकत्वमकर्मकत्वमितिसकर्मकाकर्मकव्यवस्थाया एवोच्छेदा पत्तिस्यात्।चेद्च्यते फलं धात्वर्थस्तिङर्थो भावनेति मतेऽपि स्वयुक्ताख्यातार्थ व्यापारव्यधिकरणफलवा चकत्वं सकर्मकत्वं स्वयुक्ताख्यातार्थव्यापारसमानाधि-करणफलवाचकत्वमकर्मक- त्वमितिरीत्या न सकर्मकाकर्मकत्व व्यवस्थाया हानिस्तदपि न तत् सङ्गतं,धातोः सकर्मकत्वाकर्मकत्वनिर्णयानन्तरमेव लकारविधानं लः कर्मणि च भावे चाकर्मकेभ्यः" इति सूत्रेण निर्देशात्। परमते आख्यातविधानात् पूर्वं तन्निर्णयासम्भवात् लकारविधानमेव न स्यात् यतो हि अनेन शास्त्रेण सकर्मकधात्भ्यः कर्तरि कर्मणि च अकर्मकधात्भ्यः कर्तरि भावे च लकारा विधीयते।अपि च धातूनां व्यापारावाचकत्वे "भुवादयो धातवः" इति सूत्रेण क्रियावाचकत्वाभावात् धात्संजैव न स्यात्।क्रियावाचकत्वे सति भ्वादिगणपठितान्पूर्वीमतामेव तेन धात्संजाविधानात् चेद्च्यते क्रियावाचकत्वे गणपठितानुपूर्वीमत्वनुरुपं धातुत्वन्नाम। क्रिया च धात्वर्थ(फलम् )एव न व्यापारः। अतएव भुवादिसूत्रभाष्ये "इह पचतीत्युक्ते कश्चिछब्दः श्रूयते पच् शब्दश्चकारान्तः अतिशब्दश्च प्रत्ययः श्रुयते प्रत्ययार्थोऽपि कश्चिद् गम्यते विक्लित्तिः कर्तृत्वम् ,एकत्वम्।पठति इत्युक्ते कश्चिछब्दो हीयते कश्चिद्पजायते . कश्चिदन्वयी पच्छब्दो हीयते,पठशब्द उपजायते अतिशब्दाश्चान्वयी। अर्थोऽपि कश्चिद् हीयते कश्चिदुपजायते कश्चिदन्वयी विक्लितिर्हीयते पठक्रियोपजायते---इति । <sup>1</sup>अनेन भाष्येण स्पष्टतया धात्वर्थत्वेन विक्लितिक्रिया कथितास्ति। तन्न समीचीनं क्रिया (फलम्) चेत् धात्वर्थ इति मन्यते तर्हि क्रियाज्ञानं प्रति धात्वर्थज्ञानं कारणं ,धात्वर्थज्ञानं प्रति क्रियाज्ञानकारणं स्यात् तेन परस्परापेक्षत्वरुपस्यान्योन्याश्रयस्य सत्वात् बोधो न स्यात्। अतो धातो व्यपारार्थोऽपि स्वीकरणीयः। स च व्यापारः फूत्कारत्वाधः सन्तापनत्वयत्न त्वादितत्तद्धर्मावच्छिन्न वाच्यतानिरूपितोऽन्भवसिद्धः पचतीत्यादौ प्रतीयते।अतोऽत्र तादशक्रियात्वग्रहस्यानुभवेन सिद्धत्वात् नाऽन्योन्याश्रयदोषः। उक्तभाष्यस्य च तात्पर्यं पुर्वं कथितमतः तद्बलेन न विक्लिति मात्रं धात्वर्थं साधियतुं शक्यते यद्यपि अविवक्षाविरह विशिष्टकर्माकाङ्क्षाधातुत्वम्। अकर्मकत्वं विवक्षाविरहविशिष्ट कर्माकाङ्क्षा धातुत्वम् अकर्मकत्वमिति सकर्मकाकर्मकयोः लक्षणस्वीकारे न कुत्रापि दोषः। लकारविधानात् पूर्वमेव यस्मिन् स्थले धातोः कर्मणः अविवक्षा स धातुरकर्मकत्वेन निर्णीयते। यत्र च कर्मणो विवक्षा स धात् सकर्मकत्वेन निर्णीयते। तेनोभयत्र यथा सिद्धान्तं कर्तरि कर्मणि भावे च लकाराः स्युः। तथापि लक्षण इमेsव्याप्तिदोषग्रस्ते स्तः। यतो हि गम्भुजप्रभृतिषु सकर्मकेषु भूशीङ्क्रीडप्रभृतिषु अकर्मकेषु यत्र कर्मणः विवक्षाम् अविवक्षां विवक्षां विनैव स्वरुपतः एव स्वार्थफलव्यधिकरण व्यापारवाचकत्वमिति, स्वार्थफलसमानाधिकरणव्यापारवाचकत्वमिति सिद्धं लक्षणद्वयमादाय लकाराः विधीयन्ते तत्र तादृशस्य लक्षणद्वयस्यासत्वात् तयोरव्याप्तिदोष आयात्येव। पूर्वोक्तलक्षणे तु एकस्मिन्नेव धातौ सकर्मकत्वाकर्मकत्वव्यहारस्तत्रैव संघटेते न तु स्वरुपतो निश्चितार्थेषु धातुषु इति

¹म.भा.१|३|१

बोध्यम्। चेद्च्यते भवत् नाम फलव्यापारयोः धात्वाच्यत्वम्। भावना त् आख्यातवाच्यैव न ः धात्वाच्या, शाब्दबोधे भावनाविशेष्यकत्वस्वीकारात् तस्य च प्रकृत्यर्थत्वात् "प्रकृतिप्रत्ययार्थयं प्रत्ययार्थस्यैवप्रधान्यमितिन्यायविरोधाभावः स्यात्। अपिचपचित इत्यस्यपाकंकरोति विवरणद्भावनाय प्रतीतिः,धातोः तिबादिप्रत्ययागमे एव भवति न तदभावेऽतः तदागमे हि दृश्यत इति न्यायविरोधोऽि शाब्दिकमते स्यात्। तदिप न समीचीनम्, यतो हि प्रकृतिप्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्यैव प्राधान्यमिति न्यायस्य किं तात्पर्यं मिति विचारणायां यः प्रधानं स प्रत्ययार्थः इत्यत्र यत्र यत्र प्राधान्यं तत्र तः प्रत्ययार्थत्वमिति व्याप्त्या प्रधान्यस्य व्याप्यत्वं प्रत्ययार्थत्वस्य व्यापकत्वंलभ्यते अथ च य प्रत्ययार्थः स प्रधानमेव इत्यत्र यत्रयत्र प्रत्ययार्थत्वं तत्र तत्र प्राधान्यमिति व्याप्तौ प्रत्ययार्थ व्याप्यत्वस्य प्रधान्ये च व्यापकता भवति ,इत्येवमुभयत्र अजा अश्वा छागी स्त्रीप्रत्ययान्ते स्त्रीत्वस्य प्रत्ययार्थस्य प्रधानापत्तिः स्यात्,छाग्यदिप्रकृत्यर्थस्य चाप्राधान्यापत्तिः स्यात्। तस्मात पूर्वोक्तन्यायो न सार्वजनिकोऽपित् सामान्यः प्रायिक एव मन्तव्यः।विशेष्ययत्वेन बोधे वि शास्त्रप्रयोज्यसंस्कारविशेषरूपव्युत्पत्तिरेव प्रयोजिकेति स्वीकरणीयम्। अत एव कौण्डभट्ट प्रधानप्रत्ययार्थवचनमर्थस्यान्यप्रमाणत्वात"<sup>16</sup>इत्यत्र "न सुब्रहमण्याया स्वरितस्य तूदात्तः"<sup>16</sup> इति सूत्रात् मण्डुकप्लुतन्यायेन 'न' इत्यन्वृतितं विधाय प्रधानप्रत्ययार्थवचनं न कार्यः अर्थस्य(अर्थावबोधस्य)अन्यप्रमाणत्वात् स्वशास्त्रव्युत्प -त्यनुसारेण सिद्धत्वात्। अतोऽनेन न्यायेः तिङो भावनाबोधकता नाङ्गीकरणीया इति प्रतिपादितवान्। पूर्वोक्तभाष्यबलादिप न फलमा धात्वर्थता सिद्ध्यति ,तद्भाष्यपूर्वमेव भाष्यकारेण क्रियावचने धातुरिति वार्तिके व्यापारस्या धात्वर्थस्वीकारात् तदागमे हि दृश्यते इति न्यायेनापि भावनावाचकता(व्यापारस्यापि धात्वर स्वीकृतत्वात्) आख्यातस्य नाङ्गीकर्तुं शक्यतेऽतिव्याप्ति दोषग्रस्तत्वात्। तथापि पच् इत्या तिबादिप्रत्ययविधाने पाकं करोति इति पचतीत्यस्य विवरणात् तिबादीनां भावनावाचकत्वमङ्गीक्रियते तर्हि पक्व इत्यस्य पाकः कृतः इति विवरणेऽपि कृत्प्रत्ययार्थः भावना वाच्या भवेत्। किन्तु व तथाङ्गीकुर्वन्ति मीमांसकाः,अतोऽत्र भवति अतिव्याप्तिदोषः। फलतः पूर्वोक्तन्यायेन नाख्यातवाच्य भावना ,अपितु धातुवाच्यैव सा मन्तव्या। अपि च सत्तार्थकाश्च ये धातवः अस् ,भू , वृतु , विव ,(सत्तायाम्) प्रभृतयः तेषां सत्तामात्रबोधकत्वात् फलमात्रमर्थ इति नाङ्गीकरणीयम।सत्ता नाम आत्मधारणातदन्कूलव्यापार एव तेषामर्थः।तत्र च आत्मधारणा रूपफलस्य प्रयोजकत्वेन व्यापार भवत्येव। तस्य व्यापारस्य स्वसमानाधिकरणत्वेन स्फुटतया न प्रतीतिर्भवति। किञ्चैष धातूनामन्यत्रोत्पत्यादिरुपोऽप्यर्थः स्फुटः प्रकाशते। यथा—"रोहितो लोहितादासीद् धुन्धुस्तस्य स्तोऽभवत्"इत्यत्रोत्पत्याद्यर्थ-प्रतीतिर्भवति।चेदुच्यते किं करोतीति यथा पचतीत्यादिप्रयोगस्तथा अस्तीति प्रयोगः ,इति तन्न वक्ता आसन्नविनाशं कञ्चिदुद्दिश्य किं करोति इति प्रश्ने अस्ति इत्युत्तरस्यापि सर्वसम्मतत्वमस्त्येव।अतः धातूनां फलव्यापारावेवार्थौ सर्वैरपि स्वीकरणीयौ इति शर

# पाणिन्युपकृतकातन्त्रोणादिसूत्रविमर्शः

डॉ. धर्मदत्तचतुर्वेदी, शब्दविद्यासङ्कायाध्यक्षःकेन्द्रीयउच्चतिब्बतीशिक्षासंस्थानम् (मानितविश्वविद्यालयः) सारनाथः वाराणसी

महान् हि शब्दस्य प्रयोगविषयः इत्येतावता शब्दप्रयोगानुसन्धानक्षेत्रविशालतया निखिलशब्दाववोधनं दुश्शकं नाम। यैगिकशब्दास्तु शब्दानुशासनोपदेष्ट्रभिस्तत्तदाचार्यैर्यथायथं व्युत्पादिताः सुप्रयुक्ताश्च यथा न तथा रूढशब्दा अनुशासनभागे। ते हि रूढशब्दाः पाणिनिना शब्दानुशासनेऽप्यव्याख्याताः शाकटायनेन वा उण्-जुण्-प्रभृतिभिः प्रत्ययैर्निष्पादिताश्चेति विवादास्पदं विषयः। शब्दानुशासनासमावेशादुणादिप्रत्ययसाधिताः शब्दास्तत्परिशिष्टरूपेण (खिलत्वेन) उपदिष्टास्तत्तच्छब्दानुशासनाचार्यः। परिशिष्टोपदिष्टत्वादुणादिप्रत्यया विश्वविद्यालयीयपाठ्यक्रमेऽप्यसन्निवेशिताः प्रकृतिप्रत्ययावगमदुरूहत्वमुपपद्यन्त एव। शाकटायनमते । सर्वेषां व्युत्पन्नाव्युत्पन्नशब्दानां धातुजत्वं परं गार्ग्यमते²"न सर्वाणीति गार्ग्यो वैयाकरणानाञ्चेके" इत्युक्त्या व्युत्पन्नशब्दानामेव धातुजत्वं न त्व्युत्पन्नप्रातिपदिकानाम्।

महाभाष्यकारेण प्तञ्जलिना नामान्याख्यातजानीति निरुक्तोक्तिव्याख्या "उणादयो बहुलम्" इति सूत्रभाष्यावसरे तिसृभिः कारिकाभिर्विहिता। उणादिशब्दा अव्युत्पन्ना एवेति महाभाष्यकारेण आयनेयीनीयियः (अ.सू.६.१.२) इत्यादि सूत्रभाष्ये प्रातिपदिकविज्ञानाञ्च भगवतः पाणिनेः सिद्धम्। आदेशप्रत्यययोः (अ.सू. ८.३.५९) इति सूत्रभाष्येऽपि "उणादयो ह्यव्युत्पन्नानि प्रातिपदिकानि भवन्ति" इति प्रत्यपादि यथा सर्पिषा यजुषेत्यादावप्रत्ययत्वात् षत्वाभावमाशङ्क्य बहुलग्रहणात् प्रत्ययसंज्ञामवलम्ब्य षत्वं साधितं व्युत्पत्तिपक्षश्च निरकारि। नागेशानुसारेण तु सर्वशब्देषु प्रत्ययानां विधानं ब्रह्मणापि न शक्यम्। उनागेशेन कृ-वा-पा इत्युणादिसूत्राणि शाकटायनस्येवेति उद्योतटीकायां सूचितम्।

स्वामिदयानन्देन "न सर्वे संज्ञाशब्दा औणादिकाः" इति मतं धृषेधिष् च संज्ञायाम् इति स्त्रव्याख्योक्तिर्हि संज्ञाग्रहणेन ज्ञायते उणादयः सामान्यार्थे यौगिका भवन्तीति। श्वेतवनवासिवृत्तिकारमते -- उणादिप्रत्ययान्ताः संज्ञाशब्दाः तेन तेषामत्र स्वरूपसंवेदनस्वरवर्णानुपूर्विमात्रफलमन्वाख्यानम् । पाणिनिसम्प्रदाये पञ्चपाद्युणादि - दशपाद्युणादिस्त्राणि ईषत्तन्त्रात्मके लाघवजनके कातन्त्रव्याकरणे च षट्पाद्युणादिस्त्राणि प्रथन्ते। शर्ववर्मकृतं कातन्त्रव्याकरणं दुर्गसिंहाचार्यकृतं तद्याख्यानं तत्रापि च दुर्गसिंहाचार्यप्रणीतान्येवोणादिस्त्राणि केचिदाचार्या गार्ग्यमतमनुसरन्ति शाकटायनव्युत्पत्तिपक्षं च। यथा त्रिलोचनदासेनोक्तम् औणादिका हि द्विविधा व्युत्पन्ना अव्युत्पन्नाश्च।

<sup>1</sup>निरुक्तम् अ.1.पा.4.ख. 12

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>निरुक्तम् अ.1.पा.4.ख. 13

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>सर्वाभ्यः प्रकृतिभ्यः सर्वप्रत्ययानां तत्तद्रूपेण विधानन्तु ब्रह्मणापि दुरुपपादमिति भावः। म.भा. प्र.उद्योत.3.3.1

⁴म.भा. उद्योत. 3.3.1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>श्वेत.उ.वृ.1.1

वृक्षादिवदमी रूढा कृतिना न कृताः कृतः इत्युक्त्या दुर्गसिंहो व्युत्पत्तिपक्षानुयायी प्रकृतिप्रत्ययावगमो व्युत्पत्ताविप रूढित एव। यथोक्तम्

## शब्दानामानन्त्याद् व्युत्पत्तिर्दृश्यते येषाम्। तेषां विज्ञैः कार्या मृग्या धातोस्ततः प्रत्ययान्तात्।। (ग्रन्थस्यान्ते)

कातन्त्रे देवनागरी-बङ्ग-तिब्बतीसंस्करणकान्युणादिसूत्राणि लभ्यन्ते यथा - बङ्गे - २६३ सूत्राणि, तिब्बतीये २६८ तथा मद्रासंस्करणे टी.आर.चिन्तामणिसम्पादिते ३९९ सूत्राणि षट्पादीनि कन्नाडिलिपितो देवनागर्यामवतारितानि। अत्र सूत्रवृत्तिगतपाठभेदो विसङ्गतिविमर्शश्चेति निर्देक्ष्यत इति सारसङ्क्षेपेणालम्।

# पूर्वमीमांसाशास्त्रे व्याकरणशास्त्रस्यावदानम्

**डॉ. माधवजनार्दनरटाटे,**अध्यक्षः, धर्मशास्त्रमीमांसाविभागः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसंकायः, काशीहिन्दूविश्वविद्यालय 'काणादं पाणिनीयं च सर्वशास्त्रोपकारकम्' इति वचनानुसारं पाणिनीयव्याकरणशास्त्रस्य सर्वशास्त्रोपकारकत्वात् पूर्वमीमांसाशास्त्रं प्रत्यपि व्याकरणस्योपकारकत्वं वर्तते। मीमांसकैः शक्तिग्रहाध् व्याकरणशास्त्रस्य उपयोगः स्वीक्रियते। उक्तं च —

# शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानकोशाप्तवाक्यात् व्यवहारतश्च । वाक्यस्य शेषात् विवृतेर्वदन्ति सान्निध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः ।।

पूर्वमीमांसाशास्त्रे स्मृतिग्रन्थानां प्रामाण्यं स्वीकृतम्। अतः व्याकरणशास्त्रस्यापि स्मृतिरूपत्वात् तस्य प्रामाण्यं मीमांसाशास्त्रे स्वीकृतम्। शक्तिग्रहे आर्यप्रसिद्धेः स्वीकारः मीमांसकैः कृतः। (जै.सू. 1.1.5 येषु शब्देषु आर्यप्रसिद्धिः न भवति, तत्र पिकनेमादिशब्देषु अनार्यप्रसिद्धिरपि स्वीकृता। (जै.सू. 1.1.6 व्याकरणाधिकरणे(जै.सू. 1.1.9) कीदृशः शब्दः साधुः, कीदृशश्च शब्दः प्रयोक्तव्यः ? इति विचारः कृतः सिद्धान्ते निर्णयरूपेण इदमेव निर्णीतम् यत् व्याकरणसम्मताः गौरित्यादयः शब्दाः साधवः, न तु गावि गोणी, गोपोतिलका इत्यादयः। व्याकरणसम्मताः शब्दा एव प्रयोक्तव्या इत्यपि तत्र निर्णयः विहितः यथोक्तं जैमिनीयन्यायमालायाम् —

तत्र यूपादिकरणवद्व्याकरणपरम्पराया अनादित्वादनुपालम्भः इति व्याकरणप्रामाण्यं वेदेनैत् साक्षादुपन्यस्तम्। तथा चाह आथर्वणिका आमनन्ति — द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्म यद् ब्रह्मविद्यं वदन्ति। परा चैवापरा च। तत्रापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदः अथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्त छन्दो ज्योतिषम् इति। तैत्तिरीयब्राह्मणेऽपि व्याकरणस्योपादेयता श्रूयते — वाग्वै पराच्यव्याकृता अवदत् ते देवा इन्द्रमब्रुवन् — इमां नो वाचं व्याकुर्विति .... तामिन्द्रो मध्यतो अवक्रम्य व्याकरोत्। तस्मादिव्व्याकृता वागुद्यते इति। व्याकर्तारश्च पाणिनिकात्यायनपतंजलयो मन्वादिसमानाः। तस्मात् साधूनामेव प्रयोगे गवादीनामेव साधूत्वे व्याकरणस्मृतिः प्रमाणम्। —जैमिनीयन्यायमाला 1.3.9

एवमेव प्रथमे धर्मजिज्ञासाधिकरणे उपनयनस्य अध्ययनांगत्वमथवा अध्यापनांगत्वमिति विचा पाणिनीयसूत्रं प्रमाणत्वेन उपन्यस्तम् पार्थसारथिमिश्रेण शास्त्रदीपिकायाम्। यथोक्तं तत्र –

स्मरणादिप पाणिनीयादध्ययनांगतैवोपनयनस्यावगम्यते। अध्ययनांगतां हि स्मरन्नाचार्यकरण् नयतेरात्मनेपदं विधत्ते, अध्यापनांगत्वे हि कर्त्रभिप्रायत्वात् क्रियाफलस्य ञित्वादेवात्मनेपदं सिध्येत्। -शास्त्रदीपिका 1.1.1.

एवं पूर्वमीमांसाशास्त्रे बहुत्र व्याकरणस्योपादेयत्वं वर्तते। अत्र साररूपेण विवरणं प्रदत्तम्।

## "व्याकरणशास्त्रे लाघवोपायाः"

डॉ रामनारायण द्विवेदी एसोसिएट प्रोफेसर व्याकरण विभाग का.हि.वि.वि.।

लाघवेन सर्वविधकार्यं कर्त्ं लोके जनाःप्रयतन्ते।शब्दज्ञानाय प्रयुक्तेषु सर्वविधोपायेषु व्याकरणशास्त्ररूपोपायः सरलतमो लघ्तमश्च।व्याकरणेष्वपि पाणिनिव्याकरणं श्रेष्ठतमं लघुतमञ्च। " लघ्वर्थं चाध्येयं व्याकरणम्" इत्थं प्रवदन्तो भाष्यकारोऽप्यस्य लाघवेन शब्दार्थप्रतिपादकत्त्वं समर्थयन्ति। एवञ्च लोकोपकाराय लोकानां साध्शब्दानां सरलया पद्धत्या अवबोधाय महर्षिपाणिनिना अष्टाध्यायी रचिता।लाघवमेव पाणिनिव्याकरणस्य मुख्यमाधारः। सरलया रीत्या वाक्यान्वाख्यानाय महर्षपाणिनयः वाक्ये पदानि परिकल्पयन्ति, पदे च प्रकृतिप्रत्ययभागान् परिकल्पयन्ति। पाणिनिना अष्टाध्याय्याः प्रथमद्वितीयाध्याययोः वाक्येभ्यः पदानां कल्पना कृता। वाक्येषु विविधानि पदानि कल्पितानि सन्ति।पदेष्विप प्रकृतिप्रत्ययानां कल्पना भवति।इत्थं च पदस्य दवौ विभागौ भवतः। प्रकृतिः, प्रत्ययश्च।तृतीयचत्र्थपञ्चमाध्यायेष् पदानां प्रकृतिप्रत्ययरूपविभागःपाणिनिनना निरूपितः।प्रकृतिप्रत्ययैः सह आगमादेशादीनां संयोजनेन परिनिष्ठितपदानां निर्माणाय अङ्गकार्यं,सन्धिकार्यं,स्वरविधिश्च षष्ठसप्तमाष्टमाध्यायेषु प्राप्तो भवति।अतश्च अल्पीयसा कालेन लघुभूतोपायेन च वाक्यान्वाख्यानाय महर्षिणा अष्टाध्यायी परिकल्पिता अत्र नास्ति कश्चन विवादः।वदन्ति च नागेशभद्राः-

"तत्र प्रतिवाक्यं सङ्केतग्रहासम्भवाद् तदन्वाख्यानस्य लघूपायेनाशक्यत्वाच्च कल्पनया पदानि प्रविभज्य,पदे प्रकृतिप्रत्ययभागान्प्रविभज्य कल्पनाभ्यामन्वयव्यतिरेकाभ्यां तत्तदर्थविभागं शास्त्रमात्रविषयं परिकल्पयन्ति स्माचार्याः।"यथा पञ्चानामेव भूतानां जाने अधिगते भूतनिर्मितानामशेषाणां द्रव्याणां ज्ञानं सुकरं भवति,तथैव प्रकृति-प्रत्ययादिज्ञानेनतदर्थज्ञानेन च सम्पूर्णशब्दार्थसाम्राज्यमधिगतं भविष्यतीति नागेशभद्दानामाशयः। पाणिनेः व्याकरणशास्त्रनिर्माणाय या शैली विद्यते साऽपि लाघवाय विद्यते।एवञ्च सूत्रेष्वपि यत्र लाघवन्नाचरितमाचार्यः तत्र कश्चन विज्ञापनीयौऽर्थस्यादेव। यद्यपि विकल्पार्थबोधनाय 'वा', 'विभाषा' 'अन्यतरस्याम्',इत्यादयो बहवः शब्दा आचार्यण प्रयुक्ताः, तथापि इदमपवादस्थलमङ्गीकृत्य अस्य समर्थने "पर्यायशब्दानां गौरवलाघवचर्चा नाद्रियते" इति परिभाषा विद्यते।अतश्च सर्वथा लाघवमनुसृत्य व्याकरणशास्त्रं प्रवर्तते।शब्दप्रयोगे लाघवसम्पादनार्थं भगवता पाणिनिना यानि कौशलान्याचरितानि तान्यत्र शोधपत्रे समासतो व्याख्यास्यामः।

## प्रत्ययलोपे प्रत्ययलक्षणम्

डॉ. रमाकान्तपाण्डेयः, असिस्टेंट प्रोफेसर,व्याकरणविभागः, काशीहिन्द्विशवविद्यालयो वाराणसी

प्रत्ययस्य लोपः प्रत्ययलोपस्तरिमन् प्रत्ययलोपे इति सप्तम्यन्तमददेश्यम् प्रत्ययो लक्षणं निमित्तं यस्य कार्यस्य तत् कार्यं प्रत्ययलक्षमिति विधेयः। यथा दधि, मध् इत्यादौ प्रत्ययस्य सोरित्यस्य नपुंसकत्वात् लुक्यपि तन्निमित्तकं पदसंज्ञात्मकं कार्यं भवति। अत एव दिध, मध् पदमिति व्यवहारो भवति । अत एव वत्यर्थस्य वतिप्रत्ययोपात्तमन्तराऽपि प्रतीयमानत्वादितदेशसूत्रमिति व्यवहारो सङ्गच्छते। भाष्यकारा:-- भाष्यकाराः सूत्रस्यास्य नियामकत्वं स्वीकुर्वन्ति, सित व्यर्थे नियामकत्विमिति प्रश्ने, स्थानिवत सूत्रेणैव सर्वत्र प्रत्ययलोपे प्रत्ययनिमित्तकार्यस्यातिदेशसिद्धे सति सूत्रमिदं व्यर्थं सन्नियाकम्। तथा च-"प्रत्ययलोपे प्रत्ययलक्षणमेव, न स्थनिवत्" इति नियमस्वरूपम्। अतएव- शोभनाः दृषदोऽस्या इति समासे "सुदृषद् प्रसादः" इत्यत्र प्रत्ययस्याशः स्थानिवत्वाभावेन नासन्तत्वात् "अत्वसन्तस्य चाधातोः" इत्यनेन च दीर्घः, अन्यथाऽसः स्थानिवत्वेनासन्तत्वात् दीर्घः स्यादेव। न च नियमेन स्थानिवद्भावस्य निषेधेऽपि, असः प्रत्ययत्वात् प्रत्ययलक्षणं कथं न स्यात् तथा सित दीर्घापत्तिः तदवरथैवेति वाच्यम् प्रत्ययलोपे तल्लक्षणमिति इति सूत्रकरणेऽपि पूर्णतः प्रत्यस्य तत्पक्षे परामर्शेन प्रत्ययलाभे जाते द्वितीयप्रत्ययग्रहणव्यर्थं सित प्रत्ययलक्षणसूत्रं संकोचयति। अर्थात् प्रत्ययत्व व्याप्यधर्मावाच्छिन्ने कार्ये कर्त्तव्य एवं प्रत्ययलक्षणमिति स्वीकारे असत्वस्य प्रत्ययाप्रत्ययोभयवृत्तित्वात् न प्रत्यय लक्षणम्, तथा च न दीर्घ इति। इदमेव नियमस्य व्यावर्त्यमिति। अतएव भट्टदीक्षितः मनोरमायामनु वदति- "यत्र प्रत्ययस्यासारणं रूपं एव कार्यप्रयोजकं तत्रैव प्रत्ययलक्षणमिति" नियमस्यास्येदमेव प्रयोजनं यत् सुदृषद प्रासाद इत्यारौ- दीर्घः न स्यात्। यदि "अत्वसन्तस्येति सूत्रे अतु" साहचर्यात् श्रूयमाण एव अस् एव ग्रहीतव्यस्तथा सुदृषप्रसाद इत्यत्र श्रूयमाण-स्यासाऽभावात् स्थानिवत्वेऽपि न दीर्घस्यापत्तिस्तथा च, नियमस्याव्यावर्तकत्वेन- व्यावर्त्यस्याप्रसिद्धौ च, नियमसूत्रमिति व्यर्थमिपतु विधायकत्वमिति स्वीकार्यमिति केषाञ्चिद् विदुषामोक्षपः। साहचर्यस्य सर्वत्रनियामकत्वेनात्रप्रवृत्तौ दीर्घस्यापत्तिस्तदवस्थैवेति। अतः नियामकत्वं सूत्रस्य स्वीकार्यमेव। किञ्च णिच्प्रत्ययान्तायवमत् शब्दात क्विप इष्ठवद्गावे कृते णिलोपे टिलोपे च कृते यव् शब्दात् सुविभक्तौ तत्रातोरिप अश्रयमाणत्वेन साहचार्यं दुःशकमेव। किञ्च साहचर्यपरिभाषया अनित्यत्वस्वीकारेणत्राप्रवृत्तौ दीर्घवारणेऽपि सुदृषद्— प्रासाद इत्यत्र स्थानिवत्वेन प्रत्ययलक्षेणेन, चासन्तत्वमादाय विनेरापत्तिदुर्वारा। नियमे तु प्रत्ययलोपे स्थानिवत्वाप्रवृत्या प्रत्ययत्वव्याप्यधर्माविच्छन्नस्य कार्यस्याभावात् प्रत्ययलणस्य चाप्रवृत्या सुदृषद् इत्यादौ न दोषः। एतावता नियामकत्वं सुतरां सिध्यति। अत्रेदं चिन्त्यं प्रत्ययत्वव्याप्यधर्मावादित्रोद्देश्यताककार्ये प्रवर्त्तते इति कथं ज्ञापते। "प्रत्ययलोपे तल्लक्षणम्" इत्येव सूत्र कार्य द्वितीयप्रत्ययग्रहणसामर्थ्यन- प्रत्ययत्वव्याप्यधर्माविष्ठत्रोद्देश्यताके प्रवर्तते इति ज्ञायते, अतः असत्व प्रत्ययाप्रत्ययोभयसाधारणं न प्रत्ययमात्रवृत्तिधर्म अतो न दोषः।

Dr. Boris Zahorulko (PhD. Linguistics) Consultant, "BrahMos Aerospace", New Delhi

#### Problem of world peace & harmony in the light of Indian Wisdom

The world is full of contradictions, hence your search for harmony and peace. These you cannot find in the world, for the world is the child of chaos. To find order you must search within.

- Sri Nisargadatta Mahara;

This article deals with the problem of world peace and harmony and shows how this question is treated and solved by Indian sages. In the light of recent developments in the world this question becomes rather significant. We view the topic from the philosophical viewpoint with some elements of linguistic definitional analysis. Very often simple definitional analysis may help us to understand the essence of the problem. It is not fortuitous that great Indian philosophers, like ŚriŚankaracharya, started their philosophic analysis or commentaries from analysing definitions of words. The frame of any discussed problem depends on the meaning assigned to the words by which we designate the problem.

As long as the world exists the problem of peace and harmony in the world persists. For a long time people were being persuaded that scientific progress can solve all the problems, including the problems under discussion, and it will make all the people happy. But as we see, nowadays, in the 21st century, strife and disharmony have not diminished; it is no less than it was thousands of year-before and in some regions of the world wars, unrest, violence, poverty reign supreme, resulting in death, suffering and unhappiness.

Can the problem of reaching peace and harmony in the world be solved? To this question we can answer: yes and no, depending on the level at which the problem is treated, as well as or methodological position and reference point of the observer.

The answer to this question has long ago been given and has been treated in detail by old Indian ages in *śāstras* (sacred texts). Indian wisdom is first and foremost spiritual wisdom, acquired by direct experience by *ṛṣis*, *jāānis* (self-realized sages) and *yogis* as a revelation and an insight in *amādhi* (supramental state), and hence – as an eternal truth. This wisdom is always alive and possessors of this wisdom still live in India nowadays. We can mention some of the names of adern Indian sages and *jīvanmuktas* (liberated while living), those who lived not long ago in the past or still living now, those who have attained the highest goal of human existence – Self-Realization or Liberation (*mukti* or *mokṣa*) or were born with this attainment as *avatars* (one who has descended from Higher planes): Śri Ramakrishna Paramahamsa, Śri Ramana Maharshi, Śri Adharameshwar, Śri Nisargadatta Maharaj, Śri Ranjit Maharaj, Kriya Babji Nagaraj, Śri Satya Sai Baba and many others.

According to eternal Indian wisdom the problem "how to reach peace and harmony in the world" can be treated at three levels: spiritual, philosophic and social. Of course, this division is a mule bit arbitrary, and we do not claim for accurate scientific division. What we want to stress is that these levels correspond to supramental (level of pure undivided consciousness or awareness), intellectual and physical or (from viewpoint of the person) supra-individual, individual and social planes of existence. Such a division helps us to consider this problem from different angles, pointing out general features in regard to the question under consideration.

At the transcendent or spiritual level this problem is completely solved, i.e. to be more exact, it simply does not exist, because this is the level of practical attainment of perfect yogis and indnis, where everything is already in peace and harmony. This is the level, where there is only linity, where all is One, where there is no trace of disturbance and disharmony, but only Peace and Bliss (sānti and ānanda) even in the midst of hustle and bustle of world turmoil. Indian sages, such is Sri Ramana Maharshi say that everything is all right with the world. The well-known treatise on indvaita-vedanta in Tamil "Ellam Ondre" (All is One) echoes: "The creation is as it should be. I verything is in order (V:7)": "Whatever takes place, it is in the natural order of things; I verything happens by His /God's/ will alone" (V:9); "Sages are free from ego and think: God

#### पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्

knows what He should do and when to do it" (V:7)<sup>2</sup>. Śri Nisargadatta Maharaj points out that "It is not the universe that needs improvement, but your way of looking"<sup>3</sup>.

At this level jāūnis abide in transcendent state, being above the world, when all apparently visible ripples do not disturb the immense tranquility of the Ocean. This statement is true not only metaphorically: spacemen assert that, looking at the Earth through illuminator of space craft, they do not see the waves of the ocean, but see its depth up to the bottom. What is significant, jāūnis are in harmony not only at the spiritual plane in their transcendent state of sahūja (natural state). They experience śūnti (absolute peace and harmony) at all the three levels of existence: spiritual intellectual and physical, viz. at the level of pure consciousness, mind and body.

Indian sages say: "Peace is what everyone seeks; but it can never be secured from the outsideworld", it comes from within, from our inner states. That is what Kriya Babaji says about this
state in his text "Who am In: "I am, indeed, Brahman, without change and of the nature of
Reality, Knowledge, and Bliss. <...> I send such continuous wave after wave of inarticulate
Eestasy into the world drowning deep and scattering all its thoughts and cares <...> I am the
transcendental Bliss, the Absolute Intelligence, the Supreme Synthesis of Consciousness that
shines in the shrine of every heart. I am the divine inner harmony of the universe in the unruffled
stillness of the soul."

As we see, permanent and overall peace and harmony on this level can be attained only after Self-Realization, by a restricted number of highly developed souls and it is not reachable for common people. Moreover, resolution of this problem is not applicable to the world, or society in general. It can be solved only within, when one's ego completely disappears, on the level of absolute Consciousness, i.e. or on supra-individual level.

If we tackle this problem on intellectual or philosophic level, then first of all we have to inquire into the roots of the problem and have to ask ourselves: (1) For whom does this problem exist? (2) What is the primary cause of worry and disharmony? (3) What are the circumstances and conditions surrounding this problem, i.e. when and where does it arise? (4) How can it be solved?

To the first question we can answer: this problem exists for individuals and for the society. This answer follows from elementary linguistic analysis of the definitions of the words. Almost all explanatory or definition dictionaries, such as New Oxford American Dictionary, Collins etc., define "peace" as 'freedom from disturbance, tranquility, calmness', underlying either an individual aspect of this concept or as 'absence of violence, war', stressing its societal aspect. The same is true in regard of seme (minimal unit of meaning) components of the word "harmony", defined as 'accord, concord' in feelings, thoughts etc. (individual aspect).

To the second question Indian wisdom gives the answer: the primary cause of any misery is the disturbance of the mind. An Indian sage Patanjali (2 c. BC) in his famous treatise «Yoga-sutras» states that the final goal (kaivalya - liberation) can be attained only after complete restraint of the mind, inhibition of all its modifications - "citta-vṛtti-nirodha" (1:2)6. The philosophy of advaitavedanta tells the same, expressing it more categorically: brahma-jñāna, or complete Liberation is attainable only after the death of the mind, its complete annihilation - manonāśa. Śri Ramana Maharshi points out that in the state of deep sleep (suṣupti), where there is no mind, we are absolutely happy<sup>7</sup>.

In this respect we must note that this problem arises for a man only in waking state of consciousness. This is the system of reference of any philosophic analysis. It either does not arise at all or has absolutely different nature in other systems of reference, say, in other states of consciousness, such as dreamless sleep (susupti), swoon, certain abnormal states of consciousness (psychic diseases, brain disorders), under drug intoxication etc., as well as at supramental levels of neing above the world (in states of samādhi or the like). Moreover, the problem of acquiring peace and harmony can be solved temporarily or partially either on the same level (hunger in the dream than be satisfied by dream food) or permanently—transcending the lower level of experience (as in samādhi, or waking up from dream). Indian sages strongly affirm: 'Dirghasvapna idam jagat'—'This world is a long dream'. To overcome the problems of this world permanently we have to transcend it. It is very clearly illustrated in «Ellam Ondre»: "A man wakes up from a dream. His

mind is happy or troubled according to his opinion of the things seen in the dream. But on waking, his mind remains unaffected by all the happenings in the dream; it remains the same. Why? Because, only now his mind has learned to value all the matters of the dream equally. He is not sorry for the cessation of the dream. Why? He is convinced that the dream is not everlasting and must end on waking. In the same manner, should a man be convinced that he cannot but wake up sometime from the long dream of the world, his mind will be unchanging. It is the state of freshness. This is the state of Peace" (IV:3)<sup>9</sup>.

Though, as we have mentioned above, manonāśa, or complete destruction of the mind, is not possible for overwhelming majority of people, on the intellectual level we can attain the state of manonigraha (quiescence), when the mind is partially pacified, and as consequence partial peace is attained. It can be done by two ways: (1) practically – by yoga or (2) theoretically – by changing your attitude towards reality, i.e. by acquiring right view – philosophic or religious.

Practical approach can be realized by great variety of yogic exercises – mental and physical such as dhāranā (concentration), dhyāna (meditation), prāṇāyāma (breathing exercises), āsanas and mudrās (physical postures), bandhas (interior body locks), as well as by japa or repetition of mantras (sacred words having psychological, magic or spiritual effect). For example, recitation of the following mantra 'Om prasanna tāre prasanne prasanna kārini hrīm swāhā' is said to bring the mind to complete peace.

Theoretical approach presupposes change of world outlook. If, for example, somebody accepts advaitic viewpoint, that all is one, and consequently doing harm to others is harm for yourself, it can be expected that he will desist from doing harm to other creatures. Moreover, it would be quite natural for him love others, because "all living beings desire to be happy always, without misery and in the case of every one there is observed supreme love for one's own self", as says Śri Ramana<sup>10</sup>. The following course of thinking may change one's view helping to acquire right vision "When someone ridicules you, reflect within yourself - Are they ridiculing my body or soul? If they are ridiculing my body, they are helping me develop detachment! Ridiculing the soul is impossible for, the Alma is beyond praise or blame, words or thoughts", says Śri Satya Sai Baba<sup>11</sup>.

Exploring the question: What is peace? from philosophic viewpoint an Indian sage says: "Although the world persists when a man is in deep sleep, does he have any cares concerning it? His mind is tranquil and refreshed. Should his mind be in the same degree calm and refreshed even when he is face to face with the world and is active therein, then there is peace. <...> The mind is more excited when one's own property is plundered than when another's property is similarly plundered. Of one's own things, the loss of one thing causes greater concern than those of another. Why? Because our estimate of the things is the cause of the degree of the delight or anxiety concerning them. Therefore, should one learn to regard all equally, the mind will be extremely peaceful. Or should all things be considered as our own and highly prized, then too there is no cause for pain" (IV:1-2)<sup>12</sup>.

Of course, not every man is a philosopher, but every one, disregarding his status or education, has his own philosophy, i.e. view of the world: belief or disbelief in reincarnation, God, justice, law of *karma* etc. As an eminent English writer puts it: "Men live in accordance with their philosophy of life, their conception of the world. This is true even for the most thoughtless. It is impossible to live without metaphysic" 13. World outlook of some people is formed mostly by relying on reason, judgment of the religious people, is based mainly on their feelings and emotions.

From religious viewpoint, if a man believes that everything that is happening depends entirely on God and is the fruit of his past karma, then he would accept that any twists and turns of his life are God's will. His belief that it does not depend on him will make his mind quieter. "The mind which knows that universal concern is beyond its capacity, must needs become tranquil" (IV:2)<sup>14</sup>, says Ellam Ondre. So the problem of acquiring peace of mind can in this case be solved. At least partially. In both cases – philosophic and religious – change of attitude and acquiring right vision is the means of making mind more quiescent.

But even that is not easily attained. Right intellectual vision required much work and conscious effort: inquiry into problems of life, study of scriptures and philosophic works, deliberation and correlation of knowledge with experience, both your own and those more spiritually advanced. All in all, one has step by step to move towards acquiring right vision.

Obtaining right vision presupposes understanding of some vital truths. The wise men assert that at the root of all unhappiness and mind agitation lies desire. "All suffering is born of desire", says Śri Nisargadatta Maharaj<sup>15</sup>. "The lesser the desires, the happier you will be", says Śri Satya Sai Baba. The same truth thousands of years ago was revealed by Buddha, who found out, that the principal cause for all suffering (duhkha) and anxiety is craving or desire (tṛṣṇā) and the first means on the path leading to cessation of suffering is cessation of desires. Right vision along with some other instruments (such as right action, effort, meditation etc.) is the first means to overcome desire, which itself is rooted in ignorance (avidya)<sup>16</sup>. The same we find in advaita-vedanta, according to which disease of man's bondage is ignorance, and its remedy – discrimination (viveka), which entails dispassion (vairāgya), eventually leading to acquisition of full knowledge and final truth (jūāna). Of course, conquering desires is also not a simple thing. The first step on this path is to put the ceiling to our desires, to limit them at least partially. Even partial restriction and limitation of desires can bring to the mind temporal peace and harmony. "He who has least desires, is the happiest man in the world", says Śri Satya Sai Baba.

If philosophy is concerned mainly with right understanding, religion, based mostly on unconscious belief in higher truths, is mostly concerned with right action. All Vedic knowledge is can be divided into two main parts: karma-kaṇḍa (actions) and jñāna-kaṇḍa (knowledge). The first section of the Veda contains prescriptions for religious people, explaining what is to be done and what is not to be done. Adherence to guidelines relieves people who are not yet able to scrutinize the problems, they confropt with, from necessity of choice, making their mind more or less quiet and peaceful. Right understanding relieves people of unnecessary desires and makes their mind more peaceful and happy. Right action done even half-consciously in the course of time leads to right understanding. Right action based on right understanding converts theory into practice, philosophy into sādhana. The steps delineated, completely correspond to triple-means or conscious endeavor to attain Liberation, propounded by advaita-vedanta: śrāvaṇa (belief - religion), manana (right thinking - philosophy), nididhyāsana (meditation - spiritual practice).

The distinction drawn by us between intellectual level and the next commonplace or mundane level is based mainly on conscious and unconscious attitude towards principal problems of human existence, place of man in the world and aim of his life. Of course, the borders between these levels are not rigorously fixed and are fluctuating. As it was mentioned above, the problem of attaining peace and harmony has two aspects: individual and societal aspects. Individual aspect is mostly connected with intellectual approach (religious or philosophic) and conscious effort of self-evolution. World views of common people are mainly based on unconscious attitude towards life and usually depend on views generally accepted by society, so this level may also be considered as societal level. The views of common people or, so to say, their collective consciousness, being unripe, is immersed into gross outer world and is constantly changing in compliance with its nature. The literal meaning of Sanskrit word 'jagat' is "that which moves or changes".

Tackling the problem of reaching world peace and harmony on this level we have to answer the following questions: Can the world exist without wars and disturbances at the present time or in the future? Can we establish such a society where violence and suffering will be absolutely absent? Is it possible to reach it at least in one country and for how long? How to sustain balance in the society?

For the first two questions as far as our age is concerned Indian wisdom gives a negative answer. Modern Indian sages in tune with ancient wisdom say that you cannot find peace and harmony in the world, because "the world is the child of chaos" (vide ante the epigraph).

According to puranas (ancient Hindu texts), we live now in Kali-yuga – the age when evil and sin predominate, constituting that people in this age will suffer from cold, wind, heat, rain and snow and will be tormented by quarrels, hunger, hatred, disease and severe anxiety (Śrīmad Bhāgavatam: 12.2.10; 12.3.41). This is the essence of this time period. But even Satya-yuga, the age of harmony and peace, does not last permanently and in the course of time declines. Hindu scriptures speak about the existence of many worlds, and our world is one of them. The world, we live in, the Earth – Bhū-loka (gross world) – is the world of dualities, where joy and grief, pleasure and pain constantly alternate. How can a man be happy, if old age and death is awaiting everyone? This world is not Svarga-loka (the heaven), which exists at some other planes and was created especially for the

purpose of granting boons to the people for their moral and sinless life. Our world, Bhū-loka, is governed by the law of karma, the law of retribution. This is the world of actions and their fruits: "As you sow, so shall you reap", says the Bible. Hinduism, based on the belief in reincarnations. asserts that actions of the people in their past lives bring fruits in the present. Bhū-loka was especially made for working out our past karma.

Even avatars (incarnations of God) have not succeeded in making this world the land of harmony and peace. Avatars come to this world to protect the virtuous and to sustain dharma – the law of righteousness. Hence, the first commandment of the Vedas for spiritually unconscious, common people living in the society – to adhere to dharma. The Golden Rule or ethic of reciprocity found almost in all religions, runs as follows: "Do not do unto others what you do not want others done unto you". If all people could follow this rule and act entirely according to moral principles, the world would become svarga-loka (paradise).

As we see, the principal means in the path of establishing peace in the world, or at least sustaining the balance in the society, are given in the Vedic prescription: follow the path of duty and righteousness (dharma). So, the religion for common people is as follows: discharge your duties and obligations and observe moral codes for the upkeep of society. It is significant, that Sanskrit word 'dharma' has three main meanings, combined in one notion: (1) "religion"; (2) "duty" and (3) "righteousness". The name of Hindu religion 'sanātana dharma' speaks for itself, i.e. "eternal duty and righteousness".

The law of dharma is based on the law of karma: if it is observed, then 'Dharmo rakşati rakşitah' - "Dharma protects those who protect it"; if it is not observed, then becomes effective the law of karma, the law of retribution and people will have to reap the harvest of their actions.

The society or in a broad sense the state is a conglomerate of people with different level of culture, education, world outlook and moral development. It cannot exist without balance of its constituent forces – activity of individuals. This balance is kept up by social laws, principal of which is that of ahimsā – non-violence. The first duty (dharma) of governing authorities of any state is sustaining its balance, i.e. relative peace and harmony both within and without the country.

Our world of multiplicity is governed by balance of Consciousness and Power (Siva & Sakti). The ideal organism rests on perfect balance and unity of these two highest principles of the Universe. The same is true of state, as mini-world, or even – family, as mini society. No country can have peace and progress unless ruled by a balanced combination of kşātra-tejas (kingly power) and brāhma-tejas (saintly guidance). The former can degenerate into tyranny without the latter. And, the latter becomes impotent without the protection of the former. This truth was discovered and implemented by great Indian sage Vidyaranya (13 c. AD), who established an ideal state – Empire of Vijayanagara, which lasted for 230 years. Balance between consciousness and power lies at the root of any managing institution. Peace in the society is exercised by proper governance and by also the use of force. If the laws established in the society are consciousness), the balance is restored by force or use of power (by law enforcement authorities). In this respect it would be appropriate to comment on the words of Christ about turning the other check to the offender. This statement is applicable only to saints or jāānis. An ordinary man as well as state authorities must needs resist the evil and use force against it, because in lower planes of existence predominates Śakti.

Internal peace of the society in the state as well depends significantly on sincerity and truthfulness (satyam) of rulers of the country and their character in general. Higher power entails higher responsibility, and the law of karma functions respectively. If words and deeds of leaders coincide and if they themselves fulfill their duties honestly and strictly adhere to dharma, common people are likely to follow their example. If there is discrepancy between their words and actions, the people may think right not to observe the laws of the country. An ancient Indian principle 'satyam vada, dharmam cara' – "Speak truth, follow the path of righteousness" is all-inclusive and absolute for any society or any individual.

Speaking about peace and harmony in the world Indian wisdom points out that it is based on righteousness as its foundation: "If there is *righteousness* in the heart, there will be beauty in the character. If there is beauty in the *character*, there will be harmony in the home. When there is *harmony* in the home, there will be order in the nation. When there is order in the nation, there will be *peace* in the world".

Though permanent peace and harmony in the outer world are inaccessible, that does not mean that people should not strive to establish them and that all activity to achieve this highest goal is useless. In this respect all endeavors to attain peace and harmony in the world should be favored.

To sum up what has been said, the problem of achieving peace and harmony in the world, as it is treated by Indian sages, has been viewed on three levels: transcendent, intellectual and social. If viewed from transcendent level this problem does not exist: on this level there is always peace and harmony. On the level of intellect it can be partially solved by acquiring right views and performance of right actions, among which the first one is restriction of desires. On a deeper level peace and harmony can be temporarily attained practically – by doing yoga or other types of sādhana. On the level of society, or the world in general, constant and durable peace and harmony are inaccessible due to inability of majority of people to follow the principle of righteousness, though any activity to attain this goal is a must for intelligent people.

Each level has its own peculiarities and is connected with different other aspects of human life, world outlook, level of people's development etc., what we tried to present in the table below.

| Level of Existence   | Transcendent                  | Intellectual           | Societal             |
|----------------------|-------------------------------|------------------------|----------------------|
| Communion            | Supraindividual               | Individual             | Collective           |
| Attitude to Life     | Superconscious                | Conscious              | Unconscious          |
| Governing Law        | Absolute Freedom              | Law of Dharma          | Law of Karma         |
| Vision of reality .  | Unity                         | Duality                | Multiplicity         |
| Reality              | God                           | World - God            | World                |
| Level of Development | Jnani                         | Sadhaka                | Common people        |
| Ways of Fulfillment  | and the state of the state of | Study, Surrender, Yoga | Observance of Dharma |
| Peace & Harmony      | Absolute                      | Partially attainable   | Unattainable         |

#### References

- I AM THAT: Talks with Sri Nisargadatta Maharaj. Translated from the Marathi taperecordings by Maurice Frydman. - Chetana: Mumbai, 2005. - p. 198.
- 2. IAM THAT: Talks with Sri Nisargadatta Maharaj. Ibid. p. 90;
- ALL IS ONE (Ellam Ondre). It is believed to have been written by Vijai R. Subramaniyam, translated by Who (K. Lakshmana Sarma). - Sri Ramanasramam: Tiruvannamalai. - Ch.V: 7, 9.
- SAI AVATAR: Utterances of Sri Sathya Sai Baba. Vol. II. Compiled by Tumuluru Krishnan Murty. - C.J.Gandhi Welfare Trust: Calcutta. - Epigraph No. 603, p. 192.
- WHO AM I. Text written on the wall of Kanadukathan Ashram of Yogi Ramaiah, Kriya Babaji's disciple. – Translated & published in Russian by B.Zahorulko & N.Samsonova, Kherson, 1977. Rus.: Крийя Бабаджи. Кто есть Я? – пер. с англ. Б.А.Загорулько; ред. Н.Н.Самсоновой. – Херсон, 1997.
- I.K.Taimni. The Science of Yoga: The YOGA-SUTRAS of Patanjali in Sanskrit with transliteration in Roman, translation and commentary in English. – The Theosophical Publ. House: Adyar, 1961.
- WHO AM I? (Nan Yar?): The Teachings of Bhagavan Sri Ramana Maharshi. Transl. by T.M.P. Mahadevan from the orig. Tamil. – Sri Ramanasramam: Tiruvannamalai. – Preamble.
- The Essence of YOGAVAASISHTHA. Compiled by Sri Jnanananda Bharati, translated by Samvid. - Samata Books: Madras. 2013. - Ch. IV: 57.
- 9. ALL IS ONE (Ellam Ondre). Ibid. (4:3).
- 10. WHO AM I? (Nan Yar?): The Teachings of Bhagavan Sri Ramana Maharshi. Ibid. Quest. No. 12.
- 11. ALL IS ONE (Ellam Ondre). Ibid. (4:1-2).
- 12. Śri Satya Sai Baba. Divine Discourse. May 16, 1964.
- Aldous Huxley. Ends and means. Cited by Chatterjee, S. & Dutta, M. An Introduction to Indian Philosophy. - University of Calcutta. - 3<sup>rd</sup> ed., 1945. - p. 1.
- 14. ALL IS ONE (Ellam Ondre). Ibid. (4:2).
- I AM THAT: Talks with Sri Nisargadatta Maharaj. Ibid. p. 103-106
- Chatterjee, S. & Dutta, M. An Introduction to Indian Philosophy. University of Calcutta. 3<sup>rd</sup> ed. 1945. Ch. IV.
- A CONCISE ENCYCLOPEDIA OF HINDUISM (in 3 volumes) by Swami Harshananda: entry Vidyaranya. – Ramakrishna Math: Bangalore, 2008. – Vol. 3, p. 542.
- A COMPENDIUM OF TEACHINGS OF SRI SATHYA SAI BABA. Compiled by Charlene Leslie-Chaden. - 5th revised edn. - Sai Towers Publishing: Bangalore, 2004. - p. 490.

# अतिदेशसूत्रेषुउपमानोपमेयभावस्यमहत्त्वम्

### सौरभद्विवेदी, शोधच्छात्र, साहित्यविभाग, काशीहिन्द्विश्वविद्यालय

सञ्ज्ञाचपरिभाषाचविधिर्नियमएवच।अतिदेशोऽधिकारश्चषड्विधंसूत्रलक्षणम्॥

पाणिनिव्याकरणेउपर्युक्तेषुपिड्विधसूत्रेषु 'वित'प्रत्ययघिटतत्वमितदेशसूत्रवलक्षणम्। आरोपबोधकत्वमस्य सूत्रस्य स्वरूपमत एव सूत्रेणानेन 'अतस्मिन् तद्धर्मारोपः' क्रियते।अस्यातिदेशसूत्रस्य स्वरूपं द्विविधं भवति। १- अस्य सूत्रस्य घटकीभूतं तदं वितिप्रत्ययप्रकृतित्वेन गृहीतं भवतीत्येकम्, यथा 'स्थानिवदादेशोऽनिव्वधौ' इति सूत्रे वितिप्रत्ययः स्थानिपदघिटतमेवास्ते। १- विनाऽपि वितिप्रत्ययं वत्यर्थस्तत्र ज्ञातो भवेदितिद्वितीयप्रकारकमितदेशसूत्रम्। यथा 'असंयोगाव्लिट् कित्' 'गाङ्कुटादिभ्योऽञ्णिन्ङत्' इत्यादिषु किद्वत्, ङिद्वदित्याद्यर्थकरणम्। 'वित'प्रत्ययश्चउपमानबोधकात्पदात् 'तत्रतस्येवे'तिसूत्रात् तेनतुल्यंक्रियाचेद्वति'रितिसूत्राञ्चभवति।वितिप्रत्ययघिटतत्वेनातिदेशसूत्रस्थलउपमानोपमेयभावःसङ्गच्छते।उदाहरणाय 'लोटो लङ्वत्' इत्यतिदेशसूत्रेविद्यमानस्योपमानोपमेयभावस्यप्रभावोबोध्यः।लोट्लकारः ङिल्लकारः नास्ति। किन्तु ङिल्लकारेषु यानि कर्माणि भवन्ति तान्यत्राप्यपेक्षानि सन्ति, अतः पाणिनिना सूत्रमिदं विरचितम्। अत्र वितिप्रत्यप्रयोगेण लङ्लकारसम्बन्धीनि कार्याणि लोटि अतिदिश्यन्ते। लङ्लकारसम्बन्धीनि चत्वारि कार्याणि सन्ति- तस्थस्थिमपां तान्तन्तामः, नित्यं ङितः, इतश्च, लुङ्लङ्कुक्ष्वडुदात्तश्च। अत्र आद्ये द्वे लोटि भवतः, अपरे द्वे न। तस्थस्थिमपां तान्तन्ताम इति सूत्रेण तस्-थस्-थिम्-एतेषां स्थाने क्रमशः ताम्-तम्-त-अम्-इत्यादेशाः भवन्ति। अनेनातिदेशेन लोटि अपि भूत्वा भवतां, भवतं, भवत इत्यादीनि रूपाणि प्राप्यन्ते। मिपः स्थानेऽमादेशस्तु 'मेर्निः' इति सूत्रविधानसामध्यात्र भवति। 'नित्यं ङितः' इति सूत्रेण सकारान्तस्य उत्तमस्य नित्यं लेपः भवति येन लोटि अपि 'भवाव' 'भवाम' इत्यादीनि रूपाणि प्राप्यन्ते।

'लुङ्लङ्लृङ्क्ष्यडुदात्तः' इति सूत्रेण अडागमः, 'आडजादीनामि'ति च आडागमः न भवति यतोहि अयमागमः लिङ परेऽङ्गस्य भवति न तु लङः स्थाने भवति। अनेन ज्ञायते यदयं कार्यातिदेशः न तु निमित्तातिदेशः। 'लोटो लङ्वत्' इत्यस्य सूत्रस्यार्थः वर्तते- यानि कार्याणि लङः स्थाने भवन्ति तानि लोटः स्थानेऽपि भविष्यन्ति, किन्तु अडागमस्तु अङ्गस्य भवति लिङ परे। सिद्धान्तकौमुद्याः तत्त्ववोधिन्यां निगदितमस्ति- "लोट इत्युपमेये षष्ठीदर्शनादुपमानादिष षष्ठ्यन्तादेव वितस्तदाह केनेति। अडाटौ तु नातिदिश्येते। न हि तौ लङः क्रियेते किन्तु लिङ अङ्गस्येति भावः। अर्थात् सूत्रे पष्ठ्यन्तपददर्शनात् 'षष्ठी स्थाने योगा' इति परिभाषासूत्रसाहाय्येन अर्थः क्रियते न तु 'तस्मिन्निति निर्दिष्टे पूर्वस्ये'ति साहाय्येन। यदि उपमेये लोटि पष्ठी विभक्तिः दृश्यते तर्हि उपमाने लिङ अपि षष्ठ्यन्तादेव वितिप्रत्ययः कृतः विद्यते।पुनश्च 'एरुः' इति सूत्रविधानसामर्थ्यात् 'इतश्चे' ते सुत्रोक्तं कार्यमपि लोटि न भवति।

शोधपत्रेऽस्मिन्नतिदेशस्त्रेषूपमानोपमेययोःवर्त्तमानःसम्बन्धस्तस्यप्रभावश्चअन्यत्रापिस्थलेषुसदृष्टान्तःप्रपञ्चितोविद्यते।
"प्रतिपदविधाना षष्ठी न समस्यतइतिवाच्यम्"

जितेन्द्र कुमार तिवारी, शोधच्छात्र, व्याकरण विभाग, संस्कृत विद्या धर्म विज्ञान संकाय

प्रतिपदविधाना षष्ठी न समस्यतइतिविषयमधिकृत्यिकंचित् विचार्यते।"प्रतिपदविधाना न्" इतिभाष्यवार्तिकम्।"न निर्धारणे"सूत्रे भाष्येउक्तम्।तत्र चोक्तम्—प्रतिपदविधाना च षष्ठी न मस्यतइतिवक्तव्यम्। इहमाभूत्—सर्पिषोज्ञानम्, मधुनोज्ञानम्।।इति। तत्र 'प्रतिपदविधाना'इत्यस्य नेग्रहअस्ति यत्—पदंपदं—प्रतिपदम्।प्रतिपदंविधानं यस्याः साप्रतिपदविधाना षष्ठी।केयंप्रतिपदविधाना ष्ठितिप्रश्चे "सर्वा षष्ठीप्रति—पदविधानाशेषलक्षणांवर्जयित्वा। "कतृकर्मणोः कृति" इतितु या षष्ठीसा हृद्यो—गा" इतिभाष्ये उक्तम्।तत्र शेषलक्षणामित्यस्य कोर्थः त्—शेषमात्रलक्षणामि—त्यर्थः।प्रतिपदविधानेत्यस्य धातुकारकविशेषोपादानेनविहिता या

षष्ठीसाप्रतिपदिवधाना षष्ठीत्यर्थः ।अत्रेदंविचारणीयं यत् केचनवदिन्तवार्तिकिमदंन्यायसिद्धं केचनापूर्विमित्याहि—ज्ञोविदर्थस्य करणे, अधिगर्थदयेशांकर्मिण, कृञः प्रतियत्ने, रुजार्थानांभाववचनानामज्वं अशिषिनाथः, जासिनिप्रहणनाटकाथ—पिषांहिसायाम्,व्यवह्रपणोः समर्थयं कृत्वोर्थप्रयोगेकालेधिकरणे,इत्यष्टसूत्रेषु शेषइत्यनुवर्तते। शेषत्वेनविविक्षते च करणादौ षष्ठीसिद्धैव तदयमर्थः—इह षष्ठयेव, न तुतल्लुक्। तथा च लुकः प्रयोजकीभूतः समास एव नेति। तथा वार्तिकम्—प्रतिपदविधानाचेत्यादि। हरिश्चाह—कारकैव्यपदिष्टं च श्रूयमाणिकयेपुनः।

प्रोक्ताप्रतिपदं षष्ठीसमासस्य निवृत्तये।।इति।।इत्युक्तंमनोरमायाम्।अर्धः वार्तिकमिदंफिलतार्थकथनरुपेणागच्छति।किन्तु शेखरकारः वदति यत्— एतानिसूत्राण्येवमिषज्ञापि शक्नुवन्तियत्—तत्तद्धातुयोगेउपात्तकारका—तिरिक्तकारकाणां शेषत्विवक्षाभावज्ञापनेना—पिचारितार्थ्यसम्भवात्।अपि च "कृत्वोर्थप्रयोगेकालेधिकरणे" "ज्ञोविदर्थन् करणे" "दिवस्तदर्थस्य"इत्यादिसूत्रेणविहिता या षष्ठी तत्र वार्तिकंबिनासमासनिषेधः नैवस्य ज्ञापनेनअतः इदंवार्तिकमपूर्वं न तुसिद्धार्थस्यानुवादकम्।"शतस्य देविता " इत्यादौ "कर्तृकर्मणोः कृति इत्यनेन षष्ठीप्राप्तािकन्तुतृन्योगे "नलोकाव्यय्ग्र," इतिनिषेधात्, "दिवस्तदर्थस्य" इति षष्टं तथाचात्रािपसमासनिषेधस्य भगवतः भाष्यकारस्योष्टत्वात् किन्तुवार्तिकंबिनानैवभविष्यति । अविकिमदमपूर्विमिति शेखरकारस्याशयः।

#### शब्दानुशासनशास्त्रस्य महत्वम्

चंचलकुमारिमश्रः, शोधच्छात्रः, व्याकरणविभागः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः, वाराणसी

सर्वस्रष्टुः प्रणवरूपवेदस्य व्याकरणशिक्षानिरुक्तकल्पज्योतिषच्छन्दशास्त्राण्याङ्गानि सि एतेष्वट्ष्वङ्गेषु व्याकरणं प्रधानतमं शास्त्रमस्ति। अस्य शास्त्रस्य अपरा संज्ञा भगवान् पतञ्जिलः प्रा महर्षयो वेदाख्यस्य ब्रह्मणः साक्षादुपकारकमदृष्टफलजनकानां तपसां श्रेष्ठं तपो वेदानां प्रधानमह् व्याकरणं प्राहुः। वाचकत्वाद् अभ्युदयहेतुत्वाच्च सक्रमाया वाचो यः परमः सारः, यच्छुतिप्रसिद्धं पुण्यः प्रकाशाप्रकाशयोः प्रकाशकं शब्दाख्यं ज्योतिः, तस्य साधुशब्दसमूहस्य ज्ञाने सामान्यविशेषलक्षणव व्याकरणरूपः सरल उपायः। घटाद्यर्थस्य व्यवहारे निमित्ततत्त्वानां शब्दा एव बोधव सर्वव्यवहारशब्दमूलकत्वात्। तेषां शब्दानां साधुत्विनश्चयो व्याकरणादेव भवति, न तु श्रोत्रादिम्य व्याकरणं मोक्षस्योपायो वाचो दुरुच्चारणरूपमलानाम् आयुर्वेद इव, सर्वविद्यानां पवित्रत्वात् तास्य स्वीक्रियते। उक्तञ्च वाक्यपदीये—

## तद्द्वारमपवर्गस्य वाङ्मलानां चिकित्सितम्। पवित्रं सर्वविद्यानामधिविद्यं प्रकाशते।।

यथा सर्वा घटादिसमवेता घटत्वादिजातयो घटादिशब्दाकृतिबोधकास्तथैव इदं व्याकरणं जग कोशकाव्यादिसर्वविद्यानां स्वघटकपदशक्तिग्रहायापेक्षणीयम्। मोक्षप्राप्तौ सोपानरूपपर्वणां मध्ये व्याकर प्रथमं पर्वोऽस्ति। मुमूक्षूणामियं व्याकरणविद्या अकुटिलो राजमार्गः। तदुक्तं

## इदमाद्यं पदस्थानं सिद्धिसोपानपर्वणाम्। इयं सा मोक्षमाणानामजिह्या राजपद्धतिः।।

व्याकरणज्ञानाद् अपगतशब्दार्थभ्रमरूपो वेदग्रहणसमर्थ आत्मा वेदानां छन्दोरूपामपभ्रंशविविः शुद्धां प्रणवरूपां सूक्ष्मां योनिं जनः पश्यति। यदेकं शब्दाः कालापादिव्याकरणभेदैर्वर्णपदवाक्यादिभिन्नभिन्नभेदेन निरूप्यते तच्छब्दब्रह्म व्याकरणेन प्राप्य तदनन्तरं पुरुषैरान्तरप्रणवरूपं परं ब्रह्म प्राप्यते।

## गोत्रावयवात्

आलोककुमारपाण्डेयः,(व्याकरणविभागः)

सूत्रमिदंवैयाकरणसिद्धान्तकौमुद्यान्तद्धितेष्वपत्याधिकारप्रकरणेऽपाठी- दाचार्य्यभद्दोजिदीक्षितःसूत्रेऽस्मिन् गोत्रावयवादितिपञ्चम्यन्तम्पदमेक- पदात्मकमिदं सूत्रम्।समासः— गोत्रञ्च तदवयवञ्च गोत्रावयवः तस्माद्गोत्रावयवात् ।भवति सूत्रार्थः— गोत्रावयवा गोत्राभिमताः कुलाख्याः पुणिकभुणिकमुखरप्रभृतयःततः वष्ठ्यन्तसमर्थसुबन्तात्प्रातिपदिकात् गोत्रेऽर्थं विहितयोरणिजोः स्थाने स्त्रित्वविक्षायां ष्यझदेशो भवति।

यथा— पुणिकस्यापत्यं स्त्रीति विग्रहे अत इत्र्ं इत्यनेन विहित इत्र्प्रत्ययस्थाने गोत्रविवक्षायामनेन सूत्रेण ष्यझदेशे अनुबन्धलोपे च कृते यङ्श्चाप् इत्यनेन चाप्प्रत्ययविधीयमाने स्वादिकार्यं च कृते पौणिक्याः एवमेव भौणिक्याः इत्यादयः प्रयोगाःसिद्ध्यन्ति।महाभाष्यकारोऽवादीदस्य सूत्रस्य विषये प्रयोजनन्नास्ति तथा च सूत्रप्रत्याख्यानसाधकवार्तिकमवीवचत् " सिद्धन्तु रौढ्यादिषूपसंख्यानात्"रौढ्यादिषूपसंख्यानं कर्तव्यम् ,के पुना रौढ्यादयः ये क्रौड्यादयः। ये क्रौड्यादय इति प्रतीकमादाय कैय्यटोऽवादीत् पूर्वाचार्यसंज्ञयैवमभिहितमित्यर्थः अर्थात् पाणिनेः प्राक् ये पूर्वाचार्य्यस्ते क्रौडादिगणस्य रौढ्यादिसंज्ञया इत्युपचरन्ति। तथा च ये अगुरुपोत्तमसंज्ञकाःये शब्दाः सन्ति तेषां क्रौडादिगणे प्रपठ्य क्रौडादिभ्यश्चेति सूत्रेण ष्यङ् प्रत्ययं विधाय पौणिक्या इत्यादिप्रयोगाणां सिद्धिः स्यात्तस्मात् गोत्रावयवादिति सूत्रन्नारम्भणीयमिति।

पदमञ्जरीकारः कैय्यटमतमवलम्बय अस्य सूत्रस्य प्रयोजनम्प्राह— अथ कस्मिंशिचन्महागोत्रे पान्यवान्तरगोत्राणि,यथा भर्गवगोत्रस्य च्यवनादीनि,ते गोत्रावयवास्तेष्वगुरुपोत्तमार्थोऽयमारम्भः।यद्येवं प्रप्तर्षीणामगस्त्याष्टानामष्टौ महागोत्राणि प्रवराध्याये पठ्यन्ते तद्व्यतिरिक्तेभ्यः सर्वेभ्यः ष्यङः प्रसङ्गः, न पैतदिष्टम्, अगुरुपोत्तमेभ्योऽपि पुणिकादिभ्य एवेष्यते।

#### **कैयटहरदत्तमतसमीक्षा**

कैय्यटग्रन्थस्य हरदत्ग्रन्थस्य च पर्यालोचनेन इदमेव तात्पर्यम्प्रतिभाति यत् गोत्रावयवादिति 
रूत्रमावश्यकम् ।परन्तु महाभाष्यपर्यालोचनेन अत्रोच्यते ये अगुरुपोत्तमशब्दा पुणिकादयः अथ च ये 
भवान्तरगोत्राणि शब्दाः तेषां सर्वेषां क्रौड्यादिगणे पिठत्वा क्रौड्यादिभ्यश्च(४।१।८.)इत्यनेन ष्यङ् प्रत्ययं 
विधाय इदं सूत्रन्नारम्भणीयम्।अत एव भट्टनागेशेनाप्युच्यतेऽस्मिन्नेव सूत्रव्याख्यानावसर उद्योतग्रन्थे 
भियेऽनन्तराप्रत्ययान्तेभ्य इष्यते ,तानिप क्रौड्यादिषु पिठत्वा इदं सूत्रन्त्याज्यमेवेति भाष्यमतिमिति भाति। 
पुशब्देन्दुशेखरकारेणाऽपि कण्ठरवेणोक्तम्— अनयोरुभयोरिप क्रौड्यादित्वकल्पने तु व्यर्थमेव सूत्रमिति 
पद्ध्यम् ।अस्य शेखरग्रन्थस्य तात्पर्यम्प्रकटयित चन्द्रकलाटीकायाम्भैरविमश्रः — अनयोरुभयोरपीति। 
पर्द्वाजीयभाष्ये उदाहरणत्वेन प्रदर्शितयोर्देवदत्त्यायाजदत्त्येत्यनयोः।अपिना पूर्वोक्तपुणिकादीनां ग्रहणम्।अतः 
गिरोशोक्तवचनमिप भाष्यसम्मतम्प्रतिभाति मे।

# पाणिनीयव्याकरणस्य वैशिष्ट्यम्

अभ्युदयकान्त झा, शोधच्छात्रः,व्याकरणविभागीयः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः, वाराणस्

पाणिनीयव्याकरणस्य महत्वं वैशिष्ट्यञ्च भारतीयवाङ्मये सुविदितमेव। निखिलभारतीयविज्ञानिधेर्वेद्धः स्ट्सुप्रधानाङ्गेषु व्याकरणं प्रधानमङ्गं गण्यते।यथोक्तं शिक्षायाम्- "मुखं व्याकरणं स्मृतम्" इति। यथा देवदत्तशब्दे समुच्चार्वे हस्तपादाद्यङ्गैः सिहतोऽङ्गी देवदत्तः स्मृतिपथमारोहति,देवदत्तपरिचये च क्रियमाणे केवलं तन्मुखमेव प्राधान्येनावलोक्य तथैव वेदशब्दादिप शिक्षाकल्पाद्यङ्गसहितस्य वेदराशेर्बोधः सञ्जायते। एवं वेदपरिचयार्थं तन्मुखभूतस्य व्याकरणस्य सम् ज्ञानमपेक्षितं भवति। अत्र च किन्नाम व्याकरणमिति जिज्ञासायां सत्यामुच्यते- "व्याक्रियन्ते व्युत्पाद्यन्ते प्रकृतिप्रत्ययविभागद्य निष्पाद्यन्ते शब्दाः अनेनेति व्याकरणम्"अथवा व्याक्रियन्तेऽसाधुशब्दभ्यःसाधुशब्दाः पृथिक्रियन्ते विविच्य ज्ञाप्यन्ते येन व्याकरणमिति व्युत्पत्या भाषाया अस्तित्वनिबन्धनः साधुशब्दाभिव्यञ्जको नियमविशषो व्याकरणपदार्थं इति प्राप्यते। अत्र आङ् इत्युपसर्गपूर्वकं कृञ् धातोः "करणाधिकरणयोश्च"इति सूत्रेण ल्युटि सित व्याकरणमिति सिध्दयित। भाषा साधुत्वासाधुत्वज्ञानं व्याकरणेनैव जायते। व्याकरणं भाषायाः संस्कारं करोति, भाषायाः स्वरूपं संरक्षति।

व्याकरणं विना भाषायाः रक्षकः नान्यः ।निह व्याकरणज्ञानशून्यः जनः साधुशब्दप्रयोगे क्षमः, न च तस्य यथार्थावबोधो भवित। व्याकरणाध्ययनेन भाषायाः उपरि अधिकारो भवित। अन्यशास्त्राध्ययने च सारल्यमायाति। यद्यपि बाव्याकरणसम्प्रदायाः प्रचलिता आसन् पूर्वकाले, यथा —

इन्द्रश्चान्द्रःकाश्कृत्स्नापिशली शाकटायनः।

पाणिन्यमरजैनेन्द्राः जयन्त्यष्टादिशाब्दिकाः॥

एतत्प्रसिध्दत्वादिप तत्र पाणिनीयव्याकरणस्यैव प्रामुख्यम् तस्यैव सूत्रवार्तिकभाष्यादिसहित समुपलभ्यत्वात्। तस्य पाणिनीयव्याकरणस्य लौकिकवैदिकोभयविधशब्दप्रक्रियाग्रथनादस्य वेदाङ्गत्वमिप सुस्पष्टमेव। र पाणिनीयव्याकरणमष्टभिरध्यायैर्गुम्फितं वर्तते,अतएवाष्ट्राध्यायीति नाम्ना व्यवहियते। स एव पाणिनिरक्षरसमाम्नायाद्य लौकिकवैदिकोभयविधपन्थानमनुसरन् सर्वविलक्षणं व्याकरणं व्यरचयत्। अस्मिन् पथि पाणिनेः प्राङ्न कोऽपि मुनिर्देशिक्ष प्रचचाल। अत् एव पाणिन्युपज्ञं व्याकरणमिति कौमुदीकारोदाहरणमिष पाणिनेर्विषये सर्वथा सफलं जायत इति दिक्।

# पाणिनीयवर्णसंख्यापरिशीलनम्

शेषमणिशुक्लः,शोधच्छात्रः, व्याकरणविभागः , संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः बालानां हृद्यवश्यमेव भवत्येषा जिज्ञासा यदस्माकं पाणिनीयव्याकरणे वर्णानां कित संख्येति व ते ? किञ्च तेषां स्वरूपम् ? इति जिज्ञासायां भगवान् पाणिनिः ब्रूते -

त्रिषष्टिश्चतुष्षष्टिर्वा वर्णाः शम्भुमते मताः।

प्राकृते संस्कृते चापि स्वयं प्रोक्ताः स्वयंभुवा ।। पाणिनीयशिक्षाश्लोक संख्या ३

त्रिषष्टिरथवा चतुष्षष्टिसंख्याकाः वर्णाः शिवमते प्रसिद्धाः । इमे वर्णाः प्राकृते (वैदिकप्रकरणे संस्कृते चेत्युभयत्र समसंख्याकाः सन्तीत्यादावेव ब्रह्मणा स्पष्टतया प्रतिपादिताः प्लुतलृकाररहितगणनाक्रमे सर्वेषां वर्णानामाहत्य संख्या त्रिषष्टिः प्लुतलृकारसहितगणनायां सर्वे वर्णानामाहत्य संख्या चतुष्षष्टिरिति विवेकः, अत्र जिज्ञासेयं जायते यद्दीर्घ लृकारो भवति न वा- इति चेदुच्यते भट्टोजिदीक्षितेन वैयाकरणसिद्धान्तकौमुद्याम् लृवर्णस्य द्वादश तस्य दीर्घाभावादथ च विवृणोति – लृवर्णस्येति – विवृतस्येति शेषः। अत एव ईषत्स्पृष्टप्रयत्नवतः "लृति ॡ वा" इति विहितॡकारस्य दीर्घत्वं सर्वेरङ्गीकृतम् इति अत्यन्तं संक्षेपतः कथञ्चित् सारभागविशेषोऽत्र कश्चन समुपस्थाप्यातोऽग्रे सम्पूर्णं यथावसरे निरूपयिष्यामः इति दिक् ।।

# "गीतायाम् आर्षप्रयोगाः"

विवेक कुमार उपाध्याय,शोधच्छात्र धर्मागम विभाग काशी हिन्दू विश्वविद्यालय

महाभारतं पञ्चमो वेदः इति लोकं प्रसिद्धः। महाभारतस्य शान्तिपर्वणि गीतायाः उपदेशः विद्यते। अतः गीतायाः प्रत्येकं श्लोकः वैदिकमन्त्रस्वरूपो अवित। यथा वेदे मन्त्राः येन रूपेण निगदिताः ते शुद्धाः एव तथैव गीतायामिप ये श्लोकाः सन्ति ते सर्वे शुद्धाः एव। यद्यपि अत्र व्याकरणनियमाः तथा न प्रभवन्ति तथापि पाणिनीयं व्याकरणं लौकिकानां वैदिकानाञ्च शब्दानामनुशासनं करोति अतः विचारो भवित यत्- के च आर्षप्रयोगाः सन्ति गीतायां येषामनुशासनं पाणिनीयव्याकरणेन न सम्भवित। तथाहि गीतायाः प्रथमाध्याये भिणतं विद्यते- न काङ्क्षे विजयं कृष्ण न च राज्यं सुखानि च।

किं नो राज्येन गोविन्द किं भोगैर्जीवितेन वा।। (गीता 1.32)

अत्र श्लोके 'काङ्क्षे' इति पदं विचारणीयं वर्तते। यतोहि अत्र 'काङ्क्षति' इति परस्मैपदरूपमेव साधुतामावहित न तु काङ्क्षे इति आत्मनेपदप्रत्ययघटितमिष। अतः मन्ये आर्षप्रयोगोऽयम्। तथैव दिवतीयाध्याये- स्थितप्रज्ञस्य का भाषा समाधिस्थस्य केशव।

स्थितधीः किं प्रभाषेत किमासीत व्रजेत किम्।। (गीता 2.54)

अत्राडिप व्रजधातुः परस्मैपदी वर्तते परन्तु 'व्रजेत' इति आत्मनेपदप्रयोगः श्लोके विद्यते। एवं प्रकारेण एतादृशाः बहवः प्रयोगाः गीतायां सन्ति येषां साधुत्वप्रतिपादनं पाणिनीयव्याकरणेन नैव सम्भवति। तेषामत्र शोधपत्रे निरूपणं करिष्यामः।

# पाणिनीयमतेकारकार्थविश्लेषणम्

मुकेश कुमार त्रिपाठी, विभागः- व्याकरण, (शोधच्छात्रः),संकायः-संस्कृतविद्याधर्मविज्ञान,

अत्र "कारके"पा. सू. १/४/२३ इत्यधिकारसूत्रम्, अधिक्रियते कर्मणि घत्र, 'घञजबन्तात्पुंसि'लिङ्गानुशासनम्, ३७ पुल्लिङ्गे।इति पुंस्त्विमत्यधिकारशब्दस्य स्वरुपम् , यथातथ्य लक्षणन्तु इत्थम् – स्वदेशे लक्ष्यसंस्कारकबोधाजनकत्वे सित विधिसूत्रैकवाक्यतया बोधजनकत्वमधिकारत्वम् । अधिकारश्च त्रिप्रकारकः। 'षष्ठी स्थानेयोगा' इति सूत्रे भाष्यकृतोपदिष्टम् – तत्राद्यः -'अधिकार एकदेशस्थः सर्वं शास्त्रमभिज्वलयित प्रदीपवत्' इति परिभाषारूपः। द्वितीयश्च

- यथा रज्वा अयसा वा बह्नं काष्ठमनुकृष्यते चकारेण । तद्यथा - 'सहस्य सः संज्ञायाम्' इं विशेषण 'ग्रन्थान्ताधिके च' , 'द्वितीये चानुपाख्ये"अव्ययीभावे चाकाले' इत्यादौ अनुकृष्यते । सहस्र सादेशश्चकारेण इति । तृतीयस्तु - प्रतियोगं तस्यानिर्देशार्थ इति योगे योगे उपतिष्ठते 'स्विरतेनाधिकारः' इति स्विरतत्वप्रतिज्ञानादुतत्तरेषु योगेषु तस्य अनुमानं भवतु इं अधिक्रियमाणस्य अनुच्चारणार्थं इति यावत् ।

अधिकारस्य अन्येऽपि क्षेदाः शास्त्रानुसन्धानेन अवसीयन्ते , तद्यथा – संज्ञा, विशेषणम् , स्थानी प्रकृतिः , निमित्तम् , आदेश इति । तत्र 'प्रत्ययः' संज्ञात्वेन शेषे (विशेषणत्वेन) 'एकः पूर्वपरयः (स्थानित्वेन) 'ङ्याप् प्रातिपदिकात्' (प्रकृतित्वेन) 'धातोः' (निमित्तत्वेन) 'आर्धधातुके"अपदान्तस् मूर्धन्यः' (आदेशत्वेन) इति एतत् अधिकारत्वेन एव उपदिष्टा इति ।

# श्रीत्रकल्पेपाणिनीयव्याकरणस्योपकारः

मंडिर विरत्नकुमार भरतभाई, शोधच्छात्रः, व्याकरणविभागः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः

अङ्यन्ते ज्ञायन्तेनेनेति अङ्गम् । तानि सारल्येन वेदार्थबोधाय उपकारकाणि इति सुविदितं विदुषाम् । तानि च वेदाङ्गानि –

# शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दसां चयः । ज्योतिषामयनं चक्षुः वेदाङ्गानि षडेव तु ।।

एतेषु षड्विधेषु अङ्गेषु अन्यतममङ्गं "कल्पः" इति नाम्ना प्रथितं वर्तते। कल्पोङ चतुर्धा विभक्तोङस्ति। तत्र श्रौतसूत्रात्मके प्रथमे विभागे श्रुतिप्रतिपादितश्रौतयागाः दर्शपूर्णमासादीनां प्रक्रियाबोधकानि सूत्राणि सन्ति । तत्राप्यन्यतमं 'कात्यायनश्रौतसूत्रम् अस्यचबहूनिपरिशिष्टानिसन्ति।तेषु'हौत्रिकम्'इतिकृत्वाएकंपरिशिष्टंभगवताकात्यायनेनसूत्ररूपे एकत्रीकृतम्।अस्मिन्हौत्रात्मकेकल्पेपाणिनीयव्याकरणस्यमहानुपयोगउपकारश्चविद्यते । तः व 'उच्चैस्तरां वा वषट्कारः' (पा.सू.१/२/३५) इत्यादीनां नैकेषां सूत्राणां संरचना भगवः पाणिनिना श्रौतादियागमेवाभिलक्ष्य कृतास्ति । एतेन हौत्रकल्पे पाणिनीयव्याकरणस्कियानुपयोग इति सर्वरपि जातुं शक्यः । अनुभवजन्योङयं विषयो विस्तरे प्रकटीकरिष्यतेङस्माभिः शोधप्रबन्धे इति दिक् ॥

# पाणिनीय व्याकरण में णत्वविधान

# डाँ बी.बी. त्रिपाठी,राजकीय महिला, महाविद्यालय झाँशी

संस्कृत भाषा को महर्षि यास्क प्रणीत निरुक्त तथा प्रातिषाख्य ग्रन्थों द्वारा एवं लोकि संस्कृत को पाणिनीय -व्याकरण दिया परिष्कृत किया गया है। माहेश्वर सूत्रों के आधार पर मही पाणिनि ने लौकिक एवम् वैदिक संस्कृत के परिष्कार के लिए लगभग चार हजार सूत्रों है अष्टाध्यायी में वर्णन किया है।आठ अध्याय तथा चौसठ चरणों में विभाजित अष्टाध्यायी ग्रन्थ में संज्ञा,परिभाषा ,विधि,नियम,अतिदेश,अधिकार, प्रभृति ६प्रकार के सूत्रों का परिगणन किया गया है। महर्षि पाणिनि विरचित अष्टाध्यायी में सर्व प्रथम "वृध्दिरादैच" सूत्र मङ्गलात्मक माना गया हैं।अष्टाध्यायी के अष्टम अध्याय के चतुर्थपाद में 33सूत्रों द्वारा "णत्व" विधान तथा 06सूत्रों में णत्व निषेध प्रतिपादित हैं।अष्टाध्यायी में अष्टम अध्याय के चतुर्थ चरण का प्रथम है "रषाध्यां नो णःसमानपदे" (8.4.01) सूत्र का तात्पर्य है – एक पद में अव स्थित रकार या बकार से पर नकार को णकार होता है। यथा-चतुर्णाम्। णत्व प्रक्रिया का अग्रिम सूत्र है-"अटक्प्वाइन्म् व्यवायेऽपि" सूत्रार्थ की पूर्णता के लिए "सूत्रेष्वदृष्टं पदं सूत्रान्तरादनुवर्तनीयं सर्वत्र" नियमानुसार "रषाभ्यां नो णः समान पदे" सूत्र पूर्णतः अनुवर्तित होता है ।सूत्र का समेंकित अर्थ है –अट, कवर्ग, पवर्ग,आङ्,न्म,(न्म् स्थानिक अनुस्वार भी) अलग-अलग या सबका एक साथ अथवा यथा संभव दो,तीन,या चार का व्यवधान होने पर भी रकार या पकार के बाद में स्थित नकार को णकार होता है ,समानपद में। यहाँ समानपद का तात्पर्य है एक अखण्ड पद।महर्षि पाणिनि ने अष्टाध्यायी के उपर्युक्त दो सूत्रों द्वारा ( रषाभ्यां नो णः समानपदे तथा अट् क्प्वाङ्नुम् व्यवायेऽपि) समानपद (एक अखण्डपद) में अवस्तथित नकार को णकार का विधान किया हैं। इसके अतिरिक्त 31सूत्रों में समस्तपदों (सखण्डपद) में उपर्युक्त निमित्त मानकर णत्व का कदाचित्क विधान किया गया है। क्छ सूत्रों का वर्णन यहाँ किया जा रहा है। "वर्षभाग्येण" प्रभृति पदों में "प्रातिपदिकान्तन्म् -विभक्तिष् च" सूत्र से विकल्परूप से णत्व हो सकता है किन्तु नित्य णत्व करने के लिए "कुमित च" सूत्रर स्वीकार किया गया है।प्रातिपदिकान्त.......सूत्र में "वा आवकरणयोः सूत्र से वा की अनुवृत्ति होने के कारण विकल्प से णत्व होता है।"कुमति च" सूत्र के पूर्व चूकि "एकाजुत्तरपदे णः" सूत्र है। अतः एकाच् उत्तरपद के परिहार के लिए कु- कवर्गवान् अनेकाच् तथा सूत्र में "च" सन्निवेश से प्रातिपदिकान्त.....सूत्र के उद्देश्य भी सन्मिलित हो जाते हैं। अतः वर्षभौग्येण पद् में नित्य णत्व के लिए "कुमति च" सूत्र उपयुक्त माना गया है।

1-3पसर्गादसमासेऽपि णपदेशस्य -8.4.143पसर्ग में स्थित णत्व-निमित्तक (रकार एवं षकार) के बाद णादि -3पदेश धातु के नकार को णकार होता है।यथा-प्रणदित (प्र+नदित) णद् अव्यक्ते शब्दे 2-आनि लोट-8.4.16

उपसर्ग में स्थित णत्विनिमित्त से पर लोट् लकार के स्थान पर हुए आदेश "आनि" के नकार को णकार होता है।

पथा-प्रभवाणि (प्र+भवानि)णत्व विधायक 33 सूत्रों में से कुछ महत्वपूर्ण सूत्रों का ही यहाँ पर विवेचन कैया गया है।

## णत्वनिषेधक सूत्र -

- (1) न भाभूपूकमिगमिप्यायीवेथाम्- 8.4.34
- (2) षात्पदान्तस्य 8.4.35
- (3) नशेः षान्तस्य 8.4.36
- (4) पदान्तस्य 8.4.37
- (5) पदव्यवायेऽपि 8.4.38
- (6) क्षुभ्नादिषु च 8.4.39

इन 6सूत्रों द्वारा विभिन्न स्थितियों में णत्व प्राप्त होने पर भी णत्व का प्रतिषेध किया गया है।

# कल्पशास्त्रीयावभृथेष्टौ व्याकरणस्योपयोगित्वम्

गोविन्द पौडेतः, शोधच्छात्रः,व्याकरणविभागः, सङ्काय-संस्कृतविद्याधर्मविज्ञान,

पाणिनीयव्याकरणशास्त्रस्य सर्वशास्त्रयोगित्वं यदुच्यते तत्सर्वथा सत्यमिति विदन्तयेन विपश्चितः।यद्यपि शास्त्रमिदं सर्वाणि शास्त्राण्युपकरोति तथापि कल्पशास्त्रीयप्रयोगे उहादिन अनिवरसाधारणमुपकारभावं विदधाति । अत एवाह महाभाष्यकृत् "रक्षोहागमलघ्वसन्देहा प्रयोजनम्" इति। अतः न केवलं शब्दशास्त्रमधिजिगांसुभिरपितु वैदिकरि स्वीयकार्यसम्पादनाय शास्त्रमिदमवश्यमध्येतव्यमिति पर्यवस्यति । अत एवोक्तम् "लोपागमवर्णविकारजो हि सम्यग् वेदान्परिपालियष्यित" इति । यद्यपि षडङ्गेषूपाङ्गेषु व शास्त्रस्यास्योपयोगित्वं विदितचरमेव तथापि कल्पशास्त्रे तत्राप्यवभृथेष्टौ कथं पाणिनीर शास्त्रमुपकरोतीति किंचिदत्र विमृश्यते ।

तत्र दर्शपौर्णमासौ सर्वासामपीष्टीनां प्रकृतिः यत्र "सर्वाङ्गोपदेशः सा प्रकृतिः" इत्युच्यते । संहितायां दार्शपौर्णमासिका एव मन्त्राः प्रथमतः पठिताः तत्र दर्शपौर्णमासयोः या देवताः ता आधारीकृत्य मन्त्राणां विनियोगो विद्यते । "अग्नये जुष्टं गृहणामि" "अग्नये जुष्टं गृहणामि" इत्यादिना । परन्तु यत्र विकृतिगाः निर्दिश्यन्ते यथा सौः चर्छ निर्वपेद् ब्रहमवर्चसकामः तत्र सूर्यदेवता प्रतिपादिता मन्त्राश्च नोक्ताः। अतः प्रकृतिवः विकृतिः कार्या इत्यतिदेशेन यो हि मन्त्रः प्रकृतियागे प्रयुक्तः अग्नये जुष्टं गृहणामीत्यादिन् तत्रैव देवतायाः नाम एव तत्तद् विभक्त्यन्ततयैव विपरिणमनीयं भवति सूर्याय जुष्ट् निर्वपामीत्यादिना। इत्थं च सर्वास्विप विकृतीष्टिषु ऊहाः भवन्ति तथापि अवभूथेष्टं निर्वपामीत्यादिना। इत्थं च सर्वास्विप विकृतीष्टिषु ऊहाः भवन्ति तथापि अवभूथेष्टं

विशिष्टा ऊहाः कल्पनीया भवन्ति तच्च व्याकरणज्ञानमन्तरा नैव सम्भवम् । अतस्तत्र कथं निदृशा अहास्तत्र भवन्ति इति कात्यायनश्रौतसूत्रानुसारमहमत्र प्रतिपादयिष्ये ।

# पाणिनीयाष्टाध्यायीस्य "पूर्वत्रासिध्दम्"सूत्रविमर्शः

ओंमकार मिश्र,शोधच्छात्र,सं.वि.ध.वि.संकाय,का.हि.वि.वि.वाराणसी

न्विदितं वर्तते विद्षां यद् - पाणिनीयाष्टाध्याय्यां षड्विधानि स्त्राणि तानि च-

संजा च परिभाषा च विधिर्नियम एव च ।

अतिदेशोऽधिकारश्च षड्विधं स्त्रलक्षणम् ॥

एतेषु अधिकारसूत्रविषयेऽस्माभिर्विचारः प्रस्त्यतेऽत्र । पाणिनीयाष्टाध्याय्यां अधिकारसूत्राणि बहूनि सन्ति । तेषु एकं महत्वपूर्णं सूत्रं "पूर्वत्रासिद्धम्" (08/02/01) इति । सूत्रेस्मिन् पदद्वयं विद्यते पूर्वत्र इति अव्ययपदम् , असिद्धमिति प्रथमान्तम् । सूत्रस्यास्य वृत्तिर्दिक्षितेन लिखिता यद् - "सपादसप्ताध्यायीं प्रति त्रिपाद्यसिद्धा त्रिपाद्यामि पूर्वं प्रति । सं शास्त्रमसिद्धं स्याद् इति" । (सिद्धान्तकौम्दीसंजाप्रकरणम् )

मूत्रमिदम् अधिकारसूत्रमिति सर्वैरपि आचार्थैरङ्गीकृतम् । तथा चोक्तंञ्च यदि विधिसूत्रत्वं स्वीक्रियते चेद् त्रिपाद्यां पूर्वं प्रति परं शास्त्रमसिद्धं स्यादित्यर्थो न लभ्यते ।तस्माद् अधिकारसूत्रमिति सुस्पष्टम् ।

अपरञ्च सूत्रेऽस्मिन् विचारो वर्तते यद् प्रकृतेऽस्मिन् सूत्रे शास्त्रासिद्धत्वपक्ष उत भार्यासिद्धत्वपक्षः? अत्रोच्यते प्रौढमनोरमादिग्रन्थेषु यद् – यदि कार्यासिद्धत्वपक्षः स्वीक्रियते वद् "मनोरथः" इति रुपं न सिद्धयते ।

यतो हि – "मनस् ± रथः" इत्यत्र रुत्वे कृते अनुबन्धे च कृते "मनर्±रथः" स्थितौ हिश च" (06/01/114) इत्यनेन उत्वं "रोरि"(08/03/14) इत्यनेन रेफलोपश्च किकालावच्छेदेन प्राप्तम् । अत्र परत्वाद् "रोरि"(08/03/14) इति सूत्रेण् रेफलोप एवस्याद् ति कार्यासिद्धपक्षे कार्यस्थैवासिद्धर्न हि शास्त्रासिद्धिः । तस्माद् रेफलोपे जाते तदनु "हिश ते"(06/01/114) इत्यनेन उत्वं न स्याद् । न च कार्यासिद्धौ तत्र रेफः स्यादिति वाच्यम् ," वदत्तहन्तृहतन्यायेन " पुनः तस्य श्रवणानापत्तेः,इति कृत्वा तत्र शास्त्रासिद्धपक्षः स्वीकार्यित फलितमिति दिक् ।

# "व्याकरणशास्त्रे कर्मप्रवचनीयसंजा"

अरविन्द कुमार पाण्डेय,शोधच्छात्र , व्याकरण विभाग का. हि. वि. वि.

स्वादिविभक्तिप्रवृत्तौ एतानि निमित्तानि भवन्ति- 1.कारकम् 2.उपपर्
3.प्रातिपदिकार्थः 4.स्वस्वामिभावादिः सम्बन्धः 5.कर्मप्रवचनीयश्च। एन्
विभक्तिप्रवृत्तिनिमित्तेषु कर्मप्रवचनीयानां विचारः अत्र विधीयते। तथाहि- कर्मप्रवचनीयस
द्वितीयायाः, पञ्चम्याः सप्तम्याः च प्रवृत्तौ निमित्तं भवति। कर्मप्रवचनीययोगे द्वितं
('कर्मप्रवचनीययुक्ते द्वितीया' 2.3.8 इति सूत्रेण), पञ्चमी ('पञ्चम्यपाङ्परिक्षिः' 2.3.10 इ
सूत्रेण 'प्रतिनिधिप्रतिदाने च यस्मात्' 2.3.11 इति सूत्रेण च , सप्तमी ('यस्मादधिकं यः
चेश्वरवचनं तत्र सप्तमी' 2.3.9 इति सूत्रेण) च विधीयन्ते।

"कर्मप्रवचनीयः" 1.4.83. इति संज्ञाधिकारमेतत्। "अनुर्लक्षणे" 1.4.84 इति सूत्रादारः "विभाषा कृत्रि" 1.4.98 इति सूत्रं यावदस्य अधिकारः। इयं संज्ञा उपसर्गसंज्ञां गतिसंज्ञाः बाधते। अन्वर्थसंज्ञेयम्। कर्म = क्रियां प्रोक्तवन्तः कथितवन्तः ये ते कर्मप्रवचनीयाः। कर्मते बाहुलकाद् अनीयर् प्रत्ययः। तेन सम्प्रति क्रियां न द्योतयन्ति, कि क्रियानिरूपितसम्बन्धविशेषं द्योतयन्ति। क्वचित् सम्बन्धविशेषाद्योतके वचनसामर्थ्यात्संज्ञा , यथा 'अधिपरी अनर्थकौ"सुः पूजायाम्' इत्यादौ।भगवता पाणिनि कर्मप्रवचनीयाः' 1.4.83 इत्यधिकारसूत्रं पिठत्वा पञ्चदशसूत्रैः एकादश कर्मप्रवचनी परिगणिताः। यथा-1.अनु 2. उप3. अप 4. परि 5. आङ् 6. प्रति 7.अभि 8. अधि 9. सु 10. ३ 11.अपि इति। तथैवद्वाविंशतिप्रकारकः सम्बन्धोऽपि परिकल्पितः। तथाहि- 1.हेतुलक्षः 2.सहार्थम् 3.हीनता 4.आधिक्यम् 5. वर्जनम् 6. मर्यादावचनम् 7. लक्षणम् इत्थम्भूताख्यानम् 9.भागः 10. वीप्सा 11. प्रतिनिधिः 12. प्रतिदानम् 13.आनर्थक्यम् 14. प् 15.अतिक्रमणम् 16. पदार्थः 17. सम्भावना 18. अन्वसर्गः 19. गर्हा 20. समुच्चयः 21.स्वाम् 22. अधिकारः इति। अत्र शोधपत्रे उपर्युक्तानामेतेषां विशिष्टं विवेचनं भविष्यति।

# वैयाकरणनये लक्षणावृत्तिविचारः

# डा अम्बरीशकुमारमिश्रः, सहायकाचार्य, रा स संस्थान जम्मू

शब्दस्य तिस्तः शक्तयः सन्तीति सर्वैरेवाङ्गीक्रियते । तत्र वैयाकरणमते द्वे शः वर्तते इत्येव प्रसिद्धरस्ति । परन्तु पाणिन्याद्व्याचार्याः लक्षणाशिक्तमङ्गीकृतवन्तः इति ते व्याख्यानेनानुभूयत इति । एतत् सर्व वृहद्रूपेण यथावसरं सप्रमाणं वक्ष्य इति दिक् ।

## व्याकरणे शब्दब्रह्मविचारः

विद्याकर मिश्रः, शोधच्छात्रः, व्याकरणविभागः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः

शब्दश्चासौ ब्रह्म, शब्दब्रह्म तस्य विचारः शब्दब्रह्मविचारः। शब्दब्रह्मविचारस्तु ऋग्वेदकालतः एव प्राप्यते। त्य व्याकरणशास्त्रोऽपि सम्यक् चर्चा दरीदृश्यते। तत्रापि काण्डत्रयात्मकवाक्यपदीयस्य प्रथमकाण्डस्य नामैव ब्रह्मकाण्डम्" ब्रह्मप्रतिपाद्य-विषयत्त्वात्। तत्र-

अष्टविधस्फोटमध्ये वाक्यस्फोटः मुख्यः। लोके अन्ततः वाक्यस्यैव अर्थबोधकत्वात्। यथा चोक्तम्-''वाक्यस्फोटो इति निष्कर्षे तिष्ठतीति मतिर्मम॥''

चतुर्विधा वागस्ति-परा पश्यन्ती मध्यमा बैखरी भेदात् तत्र-

# बैखरीशब्दनिश्पत्तिर्मध्यमाऽश्रुतिगोचरा। उद्यतार्था च पश्यन्ती सूक्ष्मा वागनपायिनी॥

तत्र चतुर्विधेषु वाग्भेदेषु "मूलाधारस्थपवनसंस्कारीभूतामूलाधारस्था शब्दब्रह्मरूपा स्पन्दशून्या विन्दुरूपिणी तवागुच्यते।।" तथा च- मध्यमानादः सूक्ष्मतरः, कर्णपिधाने च जपादौ सूक्ष्मतरवायुव्यङ्ग्यः तथा ब्दब्रह्मरूपस्फोटस्य व्यञ्जकोऽस्ति। एतत्प्रकारक-मध्यमानादव्यज्यमानशब्दः स्फोटात्मको ब्रह्मरूपो नित्यश्च। अत एव र्नहरिः-

> अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतोयतः॥

# व्याकरणशास्त्रस्य दर्शनशास्त्रत्वम्

रविकान्त त्रिपाठी,शोधच्छात्र व्याकरण विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय

वेदाङ्गेष्वन्यतमं मुख्यं व्याकरणमुपनिषत्सु वेदानां वेदतयाऽपि प्रथते। यथा प्रकृतिप्रत्ययप्रदर्शनपूर्वकं साधुत्वलक्षणं व्याकरणं वैदिकीषु संहितासु स्मर्यते, तथैव तस्य दार्शनिकं स्वरूपमपि 'चत्वारि शृङ्गा' पादिशुतिवचनेषु स्पष्टमिष्वयज्यते। तत्र 'चत्वारि शृङ्गाणि=दिक्-क्रिया-साधन-कालात्मकानिः, पादाः= वन्धव्यक्तिजातिकालरूपाः, द्वे शीर्षे=बाह्याभ्यन्तरभेदिभित्रौ स्फोटौ, सप्त हस्तासः= पुरुषः, गुणः, वृतिः, लिङ्गम्, उपग्रहः द्रव्यम् इति, त्रिधा बद्धः=पश्यन्त्यां मध्यमायां वैखय्यां चेति तिसृषु वाशु वद्ध इत्येतादृशोऽर्थो करणदर्शनपरतयाऽवगम्यते। वागेवार्थं पश्यति, वागेवार्थं व्रवीति, वागेवार्थं निहितं सन्तनोति, 'ओमिति ब्रह्मः' पादिशुतिभिः शब्दस्वरूपतायां शब्दब्रह्मण एव जगत्कारणत्वमभिधीयते। शब्दब्रह्मस्वरूपाधिगमोपायस्तु व्याकरणादृते व्योऽस्ति कश्चन। एवं खलु पदसाधुत्वलक्षणात्मकव्याकरणस्य चरमः पक्षो दर्शने पर्यवस्यति। तत्र शब्दार्थयोः स्परं वृत्यपरपर्यायसंबन्धविचारः, तज्ज्ञानमेवार्थवोधजनकम्, शब्दो नित्योऽनित्यो वेत्यादयो विविधा दार्शनिकाः पक्षा गरपववीमवलम्बन्ते।'

"आत्मा वा अरे द्रष्टयः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्याः" इति श्रन्या-प्रत्ययात्मसाक्षात्कारः, यैव मोक्षंहेतुत्वं र्थितम्, तादृशसाक्षात्कारसाधकानि वेदान्तादीनि शास्त्रण्येव दर्शनशास्त्रपदव्यपदेश्यानि भवितुमर्हन्तिः, न तु प्राधुत्वा-साधुत्वसाधनेन शब्दसाक्षात्कारसाधकव्याकरणशास्त्रं दर्शनपदव्यपदेश्यं भवेत्।

# अव्ययीभावसमासस्वरूपम्

ओमप्रकाशपाण्डेयः, शोधच्छात्रः,व्याकरणविभागः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः,वाराणसी

नवेति परिवर्तयति क्षयति वाऽव्ययः,न अव्ययोऽनव्ययः,अनव्ययमव् भवतीत्यव्ययीभावः। अनया व्युत्पत्त्याऽनव्ययस्याव्ययत्वभवनमवगम्यते।अव्ययो नाम-

> सर्वेषु च लिङ्गेषु,सर्वासु च विभक्तिषु । सर्वेषु च वचनेषु, यन्म व्येति तदव्ययम् ।।

इत्येवं शास्त्रकारैः प्रतिपादितम्। एतदेव हि कातन्त्रेऽपि वर्णितम् यथा-

सदृशं त्रिषु लिङ्गेषुसर्वासु च विभक्तिषु ।, यन्न व्येति तदव्ययम् ।।,वचनेषु च सर्वेषु

अव्ययं नाम भगवतो विष्णोः सहस्रनामस्वन्यतमुपवर्णितं प्राप्यते।एवमव्यये ब्रहम् अनव्ययं जगद् यथा प्रलीयते तथैवानव्ययभूतविविध-लिङ्गसङ्ख्यान्विताः कृष्णगङ्गाः शब्दा( उपकृष्णम्,उन्मत्तगङ्गम्, पारेगङ्गम् इत्यादौ) अव्यये प्रलीयन्ते। एवं यथा ब्रहम् लीने जगतः सत्ता नावभासते तथैवाव्यये विलीने कृष्णगङ्गादिशब्दानां लिङ्गसङ्ख्यादिस् निरस्यते। एवमव्ययीभावसमासस्यैकता ब्रह्मवदेवानुमीयते। अव्ययपदं ब्रह्मपर्यायरूपं शारबहुधा प्रयुज्यते।

यथा- सुबालोपनिषदि -"अव्ययम् महान्तमजमात्मानं मत्वेति "।

# पाणिनिव्र्याकरणशास्त्रस्य माहात्म्यम्

निर्मलदासः व्याकरणविभागः

तत्र भवन्तो भवन्तः सर्वे जानन्त्येव पाणिनीयम्महाशास्त्रमखिलसंस्कृतवाङ्मयाः पकारकमस्तीत्यस्मिन् विषये नास्ति लेशमात्रोपि सन्देहावसरः। व्याकरणशास्त्रमः शब्दानान्तत्वावबोधः सम्यक् रूपेण ज्ञातुं न शक्यते ।अत एव भर्तृहरयः प्राहुः-

अर्थप्रवृत्तितत्त्वानां शब्दा एव निबन्धनम्। तत्त्वावबोधः शब्दानां नास्ति व्याकरणादृते।।

किञ्च व्याकरणशास्त्रेणैव साधुशब्दानामपि ज्ञानम्भवति। किन्नाम साधुत्विमिति विचिकित् भट्टनागेशः प्राह परमलघुमञ्जूषायां व्याकरणान्वाख्येत्वं साधुत्वम्

अतः साधुशब्दज्ञानाय पाणिनिव्याकरणशास्त्रस्य नितरामावश्यकता वि पाणिनिव्याकरणशास्त्रस्य माहात्म्यविषय अस्ति शिष्टोक्तिः

# पाणिनीयं महाशास्त्रं पदसाधुत्वलक्षणम् । सर्वोपकारकं ग्राह्यं कृत्स्नं त्याज्यं न किञ्चन ।।

पाणिनिव्याकरणशास्त्राध्येतॄणां विषये राजशेखरेणापि प्रोक्तम् – प्रथमे हि विद्वांसः वैयाकरणाःअतः एतादृशस्य व्याकरणशास्त्रस्य अनितरसाधारणम्माहात्म्यं विद्यते इदं व्याकरणशास्त्रं

शब्दानुशासनमिति नाम्नाऽप्यभिधीयते वाक्यपदीयकारस्तु प्राह—

तस्मादकृतं शास्त्रं स्मृतिं च सनिबन्धनाम् । आश्रित्यारभ्यते शिष्टैः शब्दानामनुशासनम् ।।(४३)

तस्मादागमरूपस्य प्रमाणस्य तर्कापेक्षया प्रबलत्वाद् अकृतकम् अपौरुषेयं वेदशास्त्रं सिनबन्धनां पूर्वपूर्वस्मृतिमूलिकां व्याकरणस्मृतिं च प्रमाणत्वेनाश्रित्य शिष्टैः पाणिन्यादिभिः शब्दानामनुशासनमारभ्यत इति संक्षिप्तकारिकार्थः।यथा समेषां शास्त्राणाम्मुख्यप्रयोजनमस्ति मोक्षावाप्तिःतथैवेदमपि शास्त्रम्मोक्षप्रयोजकम् ।अस्मिन् विषय आचार्य्या भर्तृहरिः प्राह—इदमाद्यं पदस्थानं सिद्धिसोपानपर्वणाम्।इयं सामोक्षमाणानामजिहमा राजपद्धतिः।।(१८) अर्थात् इदं व्याकरणशास्त्रं सिद्धिर्मोक्षः तस्य सोपानपर्वणानाम्मध्ये आद्यं प्रथमं पर्व इयं व्याकरणविद्या मोक्षमाणानां मुमुक्षूणां कृते अजिहमा अकुटिला राजपद्धतिः राजमार्गः।। अतो व्याकरणशास्त्रं केवलं न हि साधुशब्दजानप्रयोजकमित् मोक्षप्रयोजकमप्यस्तीति शम्

#### करणलक्षणम्

नीरजशर्मा, व्याकरणविभागः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसंकायः, काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः, वाराणसी पाणिनीयं व्याकरणशास्त्रं सर्वोपकारकत्वेन विशिष्टतमं स्थानमादधित संस्कृतवाङ्मये। सर्वोपि व्याकरणमूलकमेव,अत एव सर्वत्र व्याख्यावसरे पूर्वं व्युत्पित्तिविषय एव विचार्यते। तस्मादेव व्याकरणशास्त्रं व्युत्पित्तिशास्त्रमित्यपरनाम्ना चाविधीयते। शास्त्रेषु वयमवलोकयामो यत् यत्र तत्र करणशब्दप्रयोगो दृश्यते। एवं करणलक्षणविषये चास्ति विदुषां विषमवादः। तत्र"डुकृञ् करणे "धातोः करणार्थे "करणाधिकरणयोश्च" इति सूत्रेण ल्युट् प्रत्यये सित करणशब्दस्य व्युत्पादनं भवित। युत्पित्तिलभ्यार्थश्च क्रियासाधकमिति। यतो हि कृ धातोः करणमर्थं अर्थात् क्रिया, प्रत्ययार्थश्च करणं अर्थात् क्रिया, प्रत्यवार्थश्च करणं विच्वन्त वावत्। न्यायशास्त्रविचक्षणाः करणलक्षणं एवं प्रतिपादयन्ति — "असाधारणं कारणं करणम्" केचन् च वदन्ति "व्यापारवत् असाधारणं कारणं करणम्"। किं लक्षणद्वयमि स्वीकरणीयमुत केनिवत् केनैव कार्यं वोढु शक्नुम। तथैव व्याकरणे किमपि भिन्नं लक्षणं वर्तत आहोस्वित् नैयायिकोक्त वाक्षणेनैव कार्यं भविष्यति। यथा सिद्धान्तकौमुद्याम् श्रीमतादीक्षितेन भिणतं — करणत्वं तु क्रियामात्रविषयं व्यापारिवतं च । अत्र एवं विचारणीयमस्ति, यस्य नैयायिकाः करणत्वं प्रतिपादयन्ति तस्य व्याकरणे

करणलक्षणेन संग्रहणं न भवति। यच्च न्याये हेतुपदेनोच्यते तत्तु व्याकरणे करणं भवति। एवं री अस्मिन् विषये विचाराः भविष्यन्ति।

# शब्दानुशासनशास्त्रस्य भाषाविज्ञानदृष्ट्या विश्लेषणम्

लवकुमारचौबे, शोधछात्र, काशीहिन्दूविश्वविद्यालय, वाराणसी

#### भाषासु व्याकरणस्य प्रधानता :-

इह खलु सकललोकव्यवहारनिर्वहणाय भाषेव जुषते प्रधानभावम्। अन्तरेण भाषां लोका समर्था भवन्ति नैजमाशयमवबोधयितुम्। अपरं च भाषयाऽपि सुसंस्कृतया भवितव्या। सुसंस्कृता भाषा शब्दसाधुत्वमपेक्षते। साधुशब्दयोगे च व्याकरणाध्ययनं प्रधानं कारणम्, यतः प्रधाने च कृतो य फलवान् भवति। अत एव भर्तृहरिरपि 'वाक्यपदीये' आह—

'साधुत्वज्ञानविषया सेषा व्याकरणस्मृतिः'। इति।

अतिरोहितिमदं समेशां संस्कृतयाथातथ्यात्मवेदिनां विदुषां यत् संस्कृतभाषायाः आत्मभूत व्याकरणमिति। इदंच व्याकरण भाषामिमां पुष्णाति, नियमयित, स्वरूपयित, संवर्धयित, स्पष्टीकरोतीर नासत्यवादविभीषिका। इदं हि व्याकरणं न केवलं प्रक्रियागर्भं दर्शनगर्भञ्च स्वात्ते बिभर्ति, अपि भाषावैज्ञानिकं तत्त्वमि बर्भरीतीति निश्चप्रचम।

### शब्दानुशासन शास्त्राधुनिक भाषाविज्ञानयोस्तुलना :--

आधुनिकयुगे भाषासम्बन्धीतत्त्वानामध्ययनार्थं 'भाषाविज्ञानम्' नामकमभिनवशास्त्रं प्राशस्त्यमगा इदञ्च 'भाषाविज्ञानम्' व्याकरणनिरुक्तयोः सम्मिलतरूपमिति न तिरोहितं भवति। भाषाविज्ञाने भाषा परिभाषा, भाषोत्पत्तिः, भाषाणं परस्परभेदः, ध्वनिविचारः, अर्थसङ्कोचः अर्थविस्तारः, लिपिः द इतिहासस्य विषये वैज्ञानिकरीत्या अध्ययनं प्रचलति। तथैव इहापि व्याकरणे पदानां विश्लेष्प्रकृतिप्रत्ययविभागः, विग्रहः, उच्चारणप्रकारः किस्मिन्नर्थे कः शब्दः प्रयोक्तव्यः' इति बहवो हि विष्विष्विष्यन्ते।

#### भाषाविज्ञानस्य विविधता :--

भाषाविज्ञाने भाषाणां वैषम्यं, वैरूप्यं च दृष्ट्वा नियमेषु शैथिल्यं प्राकल्पन्त भाषाविज्ञानिद तथैव इहापि व्याकरणे नियमेषु बहुत्र प्रायिकता दृश्यते। क्रमेणात्र दिदृक्षयामि।

#### शब्दसाधुत्त्वप्रक्रियासु विभक्तिनियमस्य उपयोगिता :--

'ऋहलोर्ण्यत्' 'यजजपदशां यडः' 'स्विपतृषोर्नजिङ्' इत्यादिषु सूत्रेषु विभक्तिनियमः विरुणा तत्र सर्वत्र परशब्दयोगे पञ्चम्या भाव्यं परं न तथा दृश्यते। एते प्रयोगा एव विभक्तिनियमस्य प्रायिः द्योतयन्ति।

### शब्दसाधुत्त्वप्रक्रियासु लिङ्गनियमस्य उपयोगिताः-

'ऊकालोऽझस्वदीर्घप्लुतः' 'युवोरनाकौ' इति सूत्रप्रयुक्तयोः 'इस्वदीर्घप्लुतः' 'युवो' इ समाहारद्वन्द्वैकवद् भावो विद्यते। अत एवात्र नपुंसकलिंगेन भाव्यं परञ्चात्र न दृश्यते। एवं विधाः प्रये एव लिंगनियमस्य प्रायिकतां द्योतयन्ति।

महाभाष्येऽपि संस्त्यानविवक्षायां स्त्रीलिंग, प्रसवविवक्षायां पुल्लिंगुभश्च विवक्षायां नपुसंगिलंगि निर्दिष्टमस्ति।

### पदेषुसमासनियमस्य उपयोगिता :-

'इको गुणवृद्धी' 'अग्नौ क्रतौ कुण्डपाय्यसंचाय्यौ' इत्यादिषु प्रयुक्तः 'गुणवृद्धी' शब्दस्य घ्यन्तवृद्धिशब्दस्य पूर्वनिपातने भाव्यम्, तथैव परिचाय्योपचाय्यसमृह्याः' 'कुण्डपाय्यसंचाय्यौ' इत्यत्र अजाद्यन्तत्वात् तथा अल्पाच्तरत्वात् पूर्वनिपातेन भाव्यं परञ्चात्र पूर्वनिपातो न दृश्यते। स्वनियमविरुद्धो एते प्रयोगाः समासनियमस्य प्रायिकतां द्योतयन्ति।

### उक्तार्थानाम् अप्रयोग इति नियमस्य भाषा वैज्ञानिकता :-

अर्थगत्यर्थः शब्दप्रयोगः। अतो यत्रैकेन शब्देन योऽर्थ उच्यते तदर्थ नापरः शब्दः प्रयुज्यत इति वाग्व्यवहारस्य सामान्यनियमः। 'उक्तार्थानामप्रयोगः इति भाष्यवचनं पूर्वोक्तार्थमेव द्रढयति। यद्यस्य भाष्यवचनस्य सूक्ष्मचिन्तनं क्रियते तदायमर्थः प्रतीयते—

'यदा वक्ता नियतकालकारकविभक्तिवचनलिंगोच्चारणेन प्रतीयमानमर्थविशेषं केनचित् स्वतन्त्रेण शब्देन शब्दांशेन वा प्रकटयति, तदा स नियतकालकारकादियुक्ते शब्दिनर्देशे बद्धादरो न भवति।' सोमो गौर्यामधिश्रित इत्यर्थे 'सोमो गौरी अधिश्रितः' इति वाक्यं प्रयुज्यते। अत्र 'सुपां सुलुक्.... इति सूत्रेण सप्तम्या लुग्भवति। अत्र अधि इति पदेनैव सप्तम्यर्थो द्योत्यते, अतस्तदर्थस्य विवक्षाभावादत्र सप्तम्या अप्रयोगोऽपि साधुर्भवतीती 'सुपां सुलुक्.... इति सूत्रस्त्र तात्पर्यम्।

पाणिनेः एतादृशानि सूत्राणि उक्तार्थानां प्रयोगाभावस्य ज्ञापकीनि सन्ति।

## पाणिनिकृत्गणशास्त्रस्य उपयोगिता :--

भाषायाः संक्षेपीकरणे केचन अनेकगणीयधातव एकगणीया अपि जाताः। अत एव पाणिनिना अनेकगणीयधातवोऽपि एकगणीयत्वरूपेण प्रतिष्ठिपिताः, परचञ्च 'बहुलमेतिन्तदर्शनम्' इति गणसूत्रपाठेन दशगणीयपाठस्य बाहुलकत्वं प्रदर्शितम्, येन भ्वादिगणीयधातुः स्वादिगणीयोऽपि भवितुमर्हति, रूधादिगणीयधातुश्च भ्वादिगणीयोऽपि। एतेन धातुगणव्यवस्थायाः प्रायिकत्वमुपजायते। अत एव 'अत्र दुष्कृतकर्माणो नराः पच्यन्ति गालवः' 'आण्डा शुष्मस्य भेदति' इत्यत्र भ्वादिगणीय पच् धातोः विवादिगणीयप्रयोगो रूधादिगणीयभिद्धातोश्च भ्वादिगणीयप्रयोगो रूधाति।

# वर्णानाम् इत्संज्ञाकरणे प्रायिकता :--

भाषायाः संक्षेपीकरणे केचनोभयपदिनो धातव आत्मनेपदित्वरूपेण, परस्मैपदित्वरूपेण वा नियता अभवन्। अत एव पाणिनिना धातुभ्यो यादृशः प्रत्ययो दृष्टस्तेषु तादृश एव अनुबन्धो निर्दिष्टः। पाणिनेरनुबन्धव्यवस्थानुसारमुदात्तत्वेन ङित्वेन च निर्दिष्टा धातव आत्मनेपदिनो भवन्ति, स्वरितत्वेन जित्वेन च निर्दिष्टा धातव उभयपदिनो भवन्ति, आत्मनेपदस्य च निमित्तहीनानुबन्धेन निर्दिष्टा धातव परस्मैपदिनो भवन्ति, परञ्च 'म्रियतेर्लुङ्लिङोश्च' इति सूत्रपाठेन 'चक्षिङ्व्यक्तायां वाचि इति धातुपाठेन चानुबन्धनिर्देशस्य तत्प्रयुक्तकार्यस्य च प्रायिकत्वमि दर्शितम्। अत एव पुष्पाण्योषधयश्यैव रोक्तयन्ति सहस्रशः' इत्यत्र ङिद्रूपोऽपि रूङ्धातुपरस्मैपदित्वं भजते।

#### निष्कर्ष :--

न हि एतावता अलं भवति परमितोऽपि तादृशानि सन्ति यानि च व्याकरणभाषाविज्ञानयोः साम्यतां प्रकटयन्ति। एतादृशव्याख्यानेनैव पाणिनीयव्याकरणस्य तिरोहितं वैज्ञानिकरूपं प्रकाशतामेनि आर्ष—वाङ्मयस्य पाणिनीयव्याकरणस्य च पाणिनीयनियमविरूद्धाः प्रयोगा अपि साधुतां यान्तीत्यत्विरतरेण।

# पाणिनीयव्याकरणे सूक्तिविमर्शः

**डाॅ० भूपेन्द्रकुमार ओझा,**पी.डी.एफ. अनुसन्धाता, व्याकरण्विभागः,संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसंकायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः, वाराणसी

लोकेऽस्मिन् शब्दार्थावबोधदृष्ट्या व्याकरणस्य महती प्रतिष्ठा उपयोगिता च विद्येते। देशेऽस्मिन् विदेशेषु व्याकरणशास्त्रप्रवर्तकानाम् आचार्यप्रवराणां पाणिनिकात्यायनपतञ्जलीनां महती प्रतिष्ठा विद्यते। सर्वे विद्वत्तल्लाच्याणिनिकात्यायनपतञ्जलीन् भगवदिति पदेन व्यवहरन्ति। एवञ्च वैदिशिकाः जनाः आचार्यपाणिनिं वैज्ञानिक इं मन्यन्ते। तथा च सर्वेषु शास्त्रेषु व्याकरणस्य प्राधान्यं प्रतिपादितं शास्त्रकारैः, यथा निरुक्तकारेण यास्केनोक्तं "तदि विद्यास्थानं व्याकरणस्य कात्स्न्यम्"। मुखं 'व्याकरणं स्मृतमिति शिक्षाकारेणोक्तम्। ''एकः शब्दः सम्यक्ज्ञान् सुप्रयुक्तः स्वर्गे लोके च कामधुक् भवति, इति श्रुतिवचनात् तथा च ''प्रधानं च षडङ्गेषु व्याकरणमिति भाष्यवचन च व्याकरणस्य प्रधानत्वं लोकोपकारत्वं च दरीदृश्येते। यदि व्याकरणशास्त्रप्रवर्तकाचार्याणां कृतान्व्याकरणशास्त्रीयसूक्तीनां संग्रहो स्यात् तदा जनाः आदरेण पठिष्यन्ति, तथा च तदनुसारम् आचरणमि करिष्यन्वि इति मनिस निधाय अस्मिन् शोधनिबन्धे। पाणिनिकृतानां केषांश्चित् सूक्तिपरकसूत्राणां लोकोपकारकत्वं दर्शयामि।

## सूक्तिपरकसूत्राणां सूची-

- 1. "दाणश्च सा चेत्चतुर्थ्यर्थे"
- 2. "पारायणतुरायणचान्द्रायणं वर्तयति"
- 3. "धारेरुत्तमर्णः"
- 4. "पराजेरसोढः"
- 5. "सन्महत्परमोत्तमोत्कृष्टाः पूज्यमानैः"
- 6. "कन्यायाः कनीन च"
- 7. "वन्दिते भ्रातुः"

भगवता पाणिनिना षड्विधानि सूत्राणि विरचितानि "संज्ञा च परिभाषा च विधिर्नियम एव च अतिदेशोऽधिकारश्च षड्विधं सूत्रलक्षणम् इति षड्विधसूत्रेषु मध्ये "दाणश्च सा चेत्चतुर्थ्ये आत्मनेपदिवधायकविधिशास्त्रिमिदम्। समस्तृतीयायुक्तात् इदं सूत्रमनुवर्तते। तदा सूत्रार्थो भवित, या सम्पूर्वकदाण्धातुतृतीयान्तेन युक्तं स्यात् तर्हि धातोः लकारे आत्मनेपदं भवित। एवं च सा तृतीयाविभिक्तः या चतुर्थ्यर्थे स्यात् तर्हि धातोः आत्मनेपदं भवित।

अस्मिन् स्थले हेतुद्वयं वर्तते, प्रथमस्तावत् तृतीयान्तेन युक्तः सम्पूर्वकदाण्धातुः स्यात्। द्वितीयः हेतुः वर्तने यत् सा तृतीया विभक्तिः चतुर्थ्यर्थे स्यात् । तदा सम्पूर्वकदाण्धातोः प्रयोगे आत्मनेपदं भवति। तदा जिज्ञास् भविष्यति, यत् कुत्र चतुर्थ्यर्थे तृतीया भवति, इति विषये भगवता भाष्यकारेण पतञ्जलिना पातञ्जलमहाभाष्ट्र समाधानात्मकं वार्तिकम् उक्तम् "अशिष्टव्यवहारे तृ तृतीया च विधीयते" अनेन वार्तिकेन "अशिष्टव्यवहारे तृतीया व विधीयते" अनेन वार्तिकेन "अशिष्टव्यवहारे तृतीया व विधीयते आत्मनेदं च" अत अशिष्टव्यवहारे सम्पूर्वकदाण्धातुप्रयोगे चतुर्थ्यर्थे तृतीया आत्मनेपदं च विधीयते। क

प्रशिष्टव्यवहारः इति जिज्ञासायां बालमनोरमाकारेणोक्तम् – "वैदिकमार्गानुयायिनः शिष्टाःइति शिष्टानां लक्षणमस्ति। तद्भिन्नः वेदमार्गादपेता अशिष्टाः। अशिष्टानां व्यवहारः अशिष्टव्यवहारः तस्मिन् अशिष्टव्यवहारे –अशिष्टाचारे गम्यमाने दाण्धातोः प्रयोगे सति चतुर्थ्यर्थे संप्रदाने तृतीया भवति। "दास्यै कामुकः प्रयच्छतीत्यर्थः कामुकः इत्यनेन त्यर्थति गम्यते। दास्यां रतिः धर्मशास्त्रनिषिद्धत्वादशिष्टव्यवहारो विद्यते।

वस्तुतः सम्प्रदानमित्यस्याभिप्रायो विद्यते। कर्मणा यं सम्बन्धुमिष्यते तस्यसम्प्रदानसंज्ञा भवति। यथा- "विप्राय गां ददाति" इति कर्मसंज्ञकेन गवादिद्रव्येण यमभिप्रैति शेषित्वेनाध्यवस्यति स प्रदानमित्यर्थ अतः देयद्रव्योदेश्यं तंप्रदानमिति फलितं भवति। तदा "चतुर्थी संप्रदाने" इत्यनेन सूत्रेण चतुर्थी भवति। परन्तु दाण्धातुप्रयोगे शिष्टता स्यात् त्रैव चतुर्थी परस्मैपदं च स्यातां तथा च यत्र दानविषये शिष्टता न स्यात्, अशिष्टव्यवहारः स्यात्, तत्र चतुर्थ्ये तृतीया तथा च आत्मनेपदं स्याताम्। अतः "दास्या संयच्छते कामुकः" इति अशिष्टव्यवहारो विद्यते शिष्टव्यवहारे तु वर्तुर्थी भवति, यथा "भार्यायै संयच्छति"। अत्र भगवता पाणिनिना शिष्टव्यवहारे चतुर्थी स्वीकृता। तथा च अशिष्टव्यवहारे दाण्प्रयोगेऽपि चतुर्थ्यर्थे तृतीया स्वीकृता। अतः अशिष्टव्यवहारो न कर्तव्यः इति "दाणश्च सा वेत्वतुर्थ्यथे" सूत्रस्याशयः। वस्तुतः चतुर्थीविभक्तिस्तु शिष्टार्थे स्यात्, पूज्यार्थे च स्यात्, इति सूत्रस्य सूक्तिपरकाशयः वर्तते। अतः अत्र दाण्धातोः प्रयोगेऽपि "दास्या संयच्छते कामुकः" इत्यत्र चतुर्थी न भवति।

# व्याकरणमहाभाष्ये लौकिकसिद्धपरिभाषाणामुपयोगः

योगेश चन्द्र थुवाल,शोधच्छात्रः, राष्ट्रियसंस्कृतसंस्थानम् (मा.वि.वि.), गङ्गानाथझापरिसरः, प्रयागम्

काणादं पाणिनीयञ्च सर्वशास्त्रोपकारकमिति प्रथितोक्तिः विद्वद्धिः। परन्तु साम्प्रतिके पाणिनीयं शास्त्रं विवेषांशास्त्राणामुपकारकं वर्तते। न तु कणादिवरिचतं न्यायशास्त्रं यतोहि समसामियके युगे न्यायशास्त्रस्याध्ययनाध्यापनस्याभावं योत्यते। व्याकरणशास्त्रं न केवलं शास्त्रणामुपकारकमितु लोके यद्कार्यकारणभावजितिक्रिया दृश्यते तासामिप उपकारकं इदं तास्त्रम्। व्याकारणमहाभाष्ये भगवता पतञ्जिलना परिभाषेन्दुशेखरे भट्टनागेशेन च लौकिकन्यायानां बृहद्रूपेण प्रयोगः कृतः। यथा श्रोके एककार्यनियुक्तानां बहूनां जनानां महैवानुवृत्तिर्निवृत्तिर्वा भवतीति तथैव लौकिकन्यायात् एकयोगिनिर्दिष्टानां सह वा वृत्तिर्सह वा निवृत्तिः इति निर्गतः। छिन्नेऽपि पुच्छे न चाश्चो न च गर्दभ इत्यनेन न्यायेनैव यथा अनित्या छिन्नपुच्छे शुनि चत्वव्यवहारः तथैव एकदेशविकृतमनन्यवत् इति शास्त्रीयपरिभाषानिर्गतः। यथा —गौणमुख्ययोर्मुख्ये कार्यसम्प्रत्ययः, अनेकान्ता विवेद्यानास्तद्र्णीभूतास्तद्ग्रहणेन गृह्यन्ते, असिद्धं बहिरङ्गमन्तरङ्गे, अन्तरङ्गादप्यपवादो बलीया, विचिदपवादिवषयेऽप्युत्सर्गोऽभनिविशते, साम्प्रतिकाभावे भूतपूर्वगितराश्रियते इत्यादिः। अनेन प्रकारेण अन्यायन्यिप परिभाषाः पाकरणशास्त्रे लोकिकन्यायसिद्धाः दृश्यन्ते। आसां परिभाषाणां विश्लेषणं शोधपत्रे प्रस्तोष्यामि।

#### मल्लिकामकरन्द प्रकरण मे समास

#### स्वेता अवस्थी

 संस्कृति का भी बोध कराता हैवैदिक साहित्य विश्व का सबसे प्राचीनतम साहित्य है प्राचं साहित्य और संस्कृति का वाहक होने से समस्त विश्व की अमूल्य निधि है विद् धातु ह प्रत्यय जोडकर निमित्त हुए वेद शब्द का अर्थ ज्ञान होता है। नाट्य विधा प्राचं बहुविध लोकप्रिय विधाओं में अत्यतम रही है भारतीय नाट्य शास्त्र की उत्तपत्ति विषय में महामुनि भरत ने अपने नाट्य शास्त्र का उल्लेख किया है रुपक एव उपरुप्त काव्य के भेद है नाट्य शास्त्र के प्रणेता भरत मुनि ने रुपक के दस प्रकार बताय नाटक प्रकरण ,भाण प्रहसन डिम व्यायोग , समवकार वीथी अंक ईहामृग आदि।

#### व्याकरण शास्त्र की उत्पत्ति और प्राचीनता

ब्रम्हा से सरस्वती पर्यन्त समस्त भारतीय विद्वानो का मत रहा है कि संस् जितना ज्ञान प्रवृत्त है उस सब का आदि मूल वेद् है और स्वयंभुव मनु ने वेद की उ ज्ञान मय माना है व्याकरण शास्त्र की उत्पत्ति वैदिक पद पाठों की रचना से व्याकरण शास्त्र अपनी पूर्णता को प्रात्त हो चुका है। प्रकृति प्रत्यय धातु उपसर्ग असमास घटित पूर्वोत्तर पदों का विभाग पूर्णतया निर्धारित

हो चुका है कहा जाता है कि त्रेता युग के प्रारम्भ मे व्याकरण शास्त्र ग्रन्थ रूप सुव्यवस्थित हो चुका था।

"पुराकल्प एतदासीत् संस्कारोत्तर कालं ब्राम्हणं व्याकरणं समाधीयते,

शब्द शास्त्र के लिए व्याकरण शब्द का प्रयोग रामायण, गोपथ ब्राम् मुण्डकोपनिषद और महाभारत आदि अनेक ग्रन्थों मे मिलता हैमैत्रायणी संहिता वैयाकरण प्रसिद्ध विभक्ति संज्ञा का उल्लेख मिलता है व्याकरण के प्रथम प्रवक्ता ब्रम्हा

"ब्रहा बृहस्पतये प्रोवाच बृहस्पतिरिन्द्राय इन्द्रो भरुद्वाजाय भरद्वाज त्रसि। ब्राम्हणेश्यः

देव गुरु ब्रहस्पित ने अनेक शास्त्रों का प्रवचन किया था प्राचीन वाङमय में उपल् होता है कि वायु पुराण के अनुसार बृहस्पित ने इतिहास पुराण का प्रवचन किया थ बृहस्पितिस्तु प्रोवाच सिवत्रे तदनन्तरम् पाणिनी से पूर्व 85 व्याकरण प्रवक्ता थे पाणिनी अपने व्याकरण में 10 का नाम निर्देशक पूर्वक लिया है। बोपदेव ने अपने कविकल्पद्रुम द के प्रारम्भ में निम्न आठ वैयाकरण का उल्लेख किया हैव्याकरण शब्द की व्युत्प करते हुए कहा गया है कि "व्याक्रियन्ते व्युत्पाधन्ते शब्दा अनेनित व्याकरणम्" अ शब्द ज्ञान जनकेव्याकरणम् जिससे साधु शब्द का ज्ञान हो उसी का नाम व्याकरण है , व्याकरण का दूसरा नाम महाभाष्यकार ने शब्दानुशासन रखा है।अनुशिष्यन्ते अपशब्देभ्यो विविच्य कथ्यन्ते साधु शब्दा अनेनेत्यनुशासनं नाम सूत्र वार्तिक भाष्य व्याख्यानादि स्वरुपं शास्त्रम् संस्कृत वाङमय में व्याकरण शास्त्र का स्थान सबसे ऊँचा है। क्यों कि व्याकरण शास्त्र के ज्ञान के बिना वेद, स्मृति, पुराण इतिहास, काव्य, कोश आदि किसी भी शास्त्रान्तर का ज्ञान हो ही नहीं सकता है जैसा कि भास्कराचार्य ने सिद्धान्तिशरोमणि नामक ग्रन्थ में भी कहा है।

यो वेद वेदवदनं सदनं हि सम्यग ब्राम्हणयाः स वेदमपि वेद किमन्य शास्त्रम् यस्यादतः प्रथममेतदधीत्य विद्वान् शास्त्रान्तरस्य भवति श्ववणेऽधिकारी॥

वेद भागवान के छः अंग है जो इस प्रकार है शिक्षा, व्याकरण, छन्द, निरुक्त, ज्योतिष तथा कल्प.आचार्य राम चन्दसूरि विरचित मल्लिकामकरन्द प्रकरण मे छः अंक है इस ग्रन्थ मे प्रयुक्त श्लोक मे किन समास का प्रयोग हुआ हे तथा व्याकरण की उपयोगित है | समास शब्द सम् उपसर्ग लगाकर अस् धातु से बना है और इसका प्रायःवही अर्थ है वह सक्षेप शब्द का अर्थात् दौ या अधिक शब्दो को इस प्रकार साथ रख दना उनके अाकार में कुछ भी हो जाये और अर्थ भी पूर्ण विदित हो जाये/व्याकरण शास्त्र में समास को वृत्ति का एक भेद माना गया है वृत्ति का लक्षण "परार्थाभिधान वृत्ति अर्थात् दूसरे या लुप्तमान अर्थ कहना वृत्ति कहलाता है जैसे राज पुरुषः मे राज पुरुष कै अर्थ को वताता है तथा पुरुष राजा के अर्थ को बताता है।ये वृत्तिया पाच है कृत तद्धित समास किशेष सनाद्यन्तसमास का संख्या भाषा की प्रकृति के अनुसार भिन्न हो सकती है परन्तु पंस्कृत वैयाकरणों ने जिस समाम की गणना की है उन्हें हम भारोपीय परिवार में घटित करते है इनमें से हम मुख्य समासो को जानते है अव्ययीभाव , तत्पुरुष ,कर्मधारय,द्विगु बह्ब्रीहि , द्वन्द समास हैप्रकरण ग्रन्थ का नाम मल्लिका मकरन्द है इसमे द्वन्द समास भर्तृहरि के अनुसार चार्थे द्वन्द के द्वारा पाणिनि ने द्वन्द समास को समुच्चयार्थक महा है, च का अर्थ बताते हुए संस्कृत के वैयाकरणयः प्रायः समुच्चय अन्वाचय इतरेतर वोग और समाहार के रुप चार अर्थों का परिगणन करते है इनके विश्लेषण के बाद हम

परिणाम पर पहुचते है शुद्व रूप से समुच्चय मे एक मात्र एेसी भावना ठहरती है जिस् द्वन्द सच्ची युगल भावना को लिगं सांख्यादि सहित अभिव्यक्त करता है अर्थात् द्व पद के रूप मे वास्तव मे युगल हैं

# मीमांसाव्याकरणयोः सम्बन्धानुशीलनम्

डा. सोमवीरः, सहायक आचार्यः, संस्कृत विभागः, दिल्लीविश्वविद्यालयः, दिल्ली-110007

व्याकरणं-मीमांसा चेति शास्त्रद्वयमपि परस्परं सम्बद्धं वर्तते । अतः व्याकरणशास्त्रस्य सम् अवबोधार्थं मीमांसाशास्त्राध्ययनमपि अपरिहार्यम् ।प्रबन्धेऽस्मिन् एतयोः शास्त्रयोः परस्परं सम्बद्धं प्रतिपाद्य व्याकरणशास्त्रे मीमांसाशास्त्रस्य उपयोगितां प्रतिपादयितुं प्रयत्नो विधीयते । विषयेऽस्भितृहरिः कथनमपि वर्तते-

प्रज्ञा विवेकं लभते भिन्नैरागमदर्शनैः।

कियद्वा शक्यमुन्नेतुं स्वतर्कमनुधावता ।। (भर्तृहरिवाक्यपदीयम्, वाक्यकाण्डम्-४८४)

अस्मिन् संन्दर्भे पातञ्जलमहाभाष्यादि व्याकरणग्रन्थेषु अनेकानि स्थलानि तादृशानि सन्ति य मीमांसा शास्त्रेण सह स्पष्टं सम्बन्धम् आवहन्ति । यथा – 'रक्षोहागमलष्वसन्देहाः प्रयोजनम् पस्पशावाक्येऽस्मिन् 'ऊहः' इति प्रयोजनं मीमांसास्त्र सम्बद्धो वर्तते ।

'प्रयाजाः सविभक्तिकाः कार्याः' - अस्मिनपि वाक्ये विभक्तिपदेन अग्निशब्दो विभक्ति विशेषयुक्तः ग्राह्यः इति मीमांसाशास्त्र मर्यादया निश्चीयते । अपरत्र 'सक्तून् जुहोति' इति श्रुतिवाक्ये विद्यमि द्वितीया 'सक्तुभिर्जुहोति' इत्येवं रुपेण तृतीयार्थकतया मीमांसकमतेन समर्थ्यते ।

'अग्निहोत्रं जुहोति' इत्यत्रापि धात्वर्थस्य होमस्य 'अग्निहोत्रहोमेन इष्टं भावयेत्' इति रीत्या करण अन्वयः प्रतिपाद्यते। इत्थमत्र प्रतोष्यमाण प्रबन्धे उदाहरणप्रदर्शनपुररस्सरं व्याकरणमीमांसयोः पर सम्बन्धं प्रतिपाद्य इतरेतरस्य सम्यक् अवबोधार्थं शास्त्रद्वस्यापि अध्यनम् आवश्यकम् इति प्रतिपाद प्रयतिष्यते। एवमेव अतिदेश बलाबलादि व्यवस्थानामपि वैयाकरणाः मीमासकाः इव प्रयोगान् विद्ध अवलोक्यन्ते। पाणिनि– पतञ्जलि प्रभृतिनां मीमांसा वेतृत्वं पौनः पुण्येन प्रकटीभूतम् अवलोक्व्याकरणसंरचना विधौ अपि मीमांसाशास्त्रस्य भूयान् प्रयोगो दृश्यते। अस्मिन् निबन्धः मीमांसाशास्त्रस्य व्याकरणोपयोगित्वम् अधिकृत्य काश्चन शोधात्मिकाः मीमांसाः प्रस्तोष्यन्ते।

# साहित्यषास्त्रव्याकरणषास्त्रदृष्टया व्यंजनास्वरूपविमर्षः

सोमेषचन्द्रबहुगुणा, (डाँ० षैलेषकुमारतिवारी), षोधच्छात्रः, उत्तराखण्डसंस्कृतविष्वविद्यालयः,हरिद्वारम्

षब्देन अर्थ बोघो भवतीति सर्वानुभवसिद्धम् अतः षब्दस्य अर्थेन सह कष्चन सम्बन्धः अर्थबोधनपरः कष्चन व्यापारो वर्तते। स सम्बन्धो व्यापारो वा वृत्तिनाम्ना षितनाम्ना व्यपदिष्यते। वृत्तिः षितालक्षणाव्यंजना भेदात् त्रिधा वर्तते इति विदितं विबुधैः। तासु त्रिधा विभक्तासु अन्यत्तमा व

व्यंजना सा व्यंजना किंस्वरूपा इत्यादि विषये षास्त्रेषु मतभेदो दृष्यते मया स्वकीयषोधपत्रे व्याकरणषास्त्रदृष्ट्या—साहित्यषास्त्रदृष्ट्या च व्यंजनास्वरूपादिविषयकं तुलनात्मकं सानुसन्धानं विवेचनं विधास्यते।।

# व्याकरणाध्ययनस्याधुनिकदृष्ट्या भाष्योक्तमुख्यप्रयोजनानां समीक्षणम्

# राहुलपोखरियालः, शोधच्छात्रः उत्तराखण्डसंस्कृतविश्विद्यालयः

सर्वज्ञाननिधिः वेद इति नाविदितम् विदुशाम्! तस्य निखिलज्ञाननिधानरूपस्य सम्यक् ज्ञानाय शिंगानि षिक्षाकल्पव्याकरणादिरूपाणि आविर्भूतानि । तेशु शडंगेशु प्रमुखं वर्तते व्याकरणं । व्याकरणान्यिप यथाकालमनेकानि ऐन्द्रादीनि आसन् । सर्वाणि नेदानीमुपलभ्यन्ते । सर्वाङंगपूर्वं व्याकरणं पाणिनीयव्याकरणमुपलब्धं विद्यते । तस्य पाणिनीव्याकरणस्याध्ययनस्य प्रयोजनविशयिण्यां जिज्ञासायां पतञ्जलिप्रभृतिभिः आाचार्यैः चतुर्विधानि प्रयोजनानि तत्र—तत्र प्रदर्षितानि तथा हि —

- साक्षात् प्रयोजनं षब्दानुषासनं साध्यसाधुषब्दानां ज्ञानम्।
- मुख्यप्रयोजनं रक्षोहागमलघ्वसन्देहाः।
- गौणप्रयोजनं त्रयोदष सन्ति।
- परमप्रयोजनं मोक्षः।

अत्र मनिस जिज्ञासा जायते महर्शिपतञ्जलिना व्याकरणषास्त्रस्य यानि मुख्यानि प्रयोजनानि रक्षोहागमलघ्वसन्देहरूपाणि निर्दिश्टानि तान्यद्यत्वे सङ्गतानि भवन्ति न वा। यतोहि भाश्यकालादारभ्य इदानीं यावत् नैकविधं परिवर्तनं जातम् । कानि प्रयोजनानि प्राक्कालिकानि इदानीमनुपयोगीनि जातानि सन्ति । कानिचननवीनानि प्रयोजनानि समागतानि वर्तमानकालसन्दर्भे व्याकरणाध्ययनस्य प्रयोजनानि कानि—कानि सन्ति ् इत्यत्र सानुसन्धानं नूतनदृश्ट्या परिषीलनमपेक्ष्यते । तदर्थं तत् सर्वं अहं स्वकीयषोधपत्रे सप्रमाणं सयुक्तिकं यथापेक्षितविस्तरं प्रस्तोश्यामि।

# "व्याकरणाध्ययनस्य भाष्यप्रदर्षितत्रयोदषगौणप्रयोजनानां आधुनिकदृष्ट्यासमीक्षणम्

### अंकितकुमारमनोडी, (डाँ० शैलेषकुमारतिवारी), शोधच्छात्रःगुरुकुलकांगडीविश्वविद्यालयः,हरिद्वारम्

"सर्वं वेदाद्प्रसिध्दयित"—"सर्वज्ञान मयो हि सा" इत्यादि वचनानुसारं सकलज्ञानिनिधः विज्ञानुरागभाजम्। सकलज्ञानिनिधानरूपस्य सम्यक् ज्ञानाय शडंगानि विक्षाकल्पव्याकरणादिरूपाणि आविर्भूतानि। तेशु शडंगेशु प्रमुखं वर्तते व्याकरणं। व्याकरणान्यिप यथाकालमनेकानि ऐन्द्रादीनि आसन्। सर्वाणि नेदानीमुपलभ्यन्ते। सर्वाङंगपूर्वं व्याकरणं पाणिनीयव्याकरणमुपलब्धं विद्यते। तस्य पाणिनीव्याकरणस्याध्ययनस्य प्रयोजनविशयिण्यां जिज्ञासायां पतञ्जलिप्रभृतिभिः आाचार्यैः चतुर्विधानि प्रयोजनानि तत्र—तत्र प्रदर्षितानि तथा हि —

- साक्षात् प्रयोजनं षब्दानुषासनं साध्वसाधुषब्दानां ज्ञानम् ।
- मुख्यप्रयोजनं रक्षोहागमलघ्वसन्देहाः ।
- गौणप्रयोजनं त्रयोदष सन्ति ।
- परमप्रयोजनं मोक्षः ।

अत्र मनिस जिज्ञासा जायते महर्शिपतञ्जलिना व्याकरणषास्त्रस्य यानि गौणप्रयोजनानि त्रयोदषनिर्दिश्टानि तान्यद्यत्वे सङ्गतानि भवन्ति न वा। यतोहि भाश्यकालादारभ्य इदानीं यावत् नैकविधं परिवर्तनं जातम्। कानि प्रयोजनानि प्राक्कालिकानि इदानीमनुपयोगीनि जातानि सन्ति कानिचन नवीनानि प्रयोजनानि समागतानि। वर्तमानकालसन्दर्भे व्याकरणाध्ययनस्य प्रयोजनं कानि—कानि सन्ति ् इत्यत्र सानुसन्धानं नूतनदृष्ट्या परिषीलनमपेक्ष्यते । तदर्थं तत् सर्वं अस्वकीयषोधपत्रे सप्रमाणं सयुक्तिकं यथापेक्षितविस्तरं प्रस्तोश्यामि।

#### पाणिनिव्याकरणस्यन्यायशास्त्रेप्रभाव:

Shyam Sunder Sharma, Research Scholar, Department of Sanskrit, University of Delhi यद्यपिप्राचीनन्यायशास्त्रम्प्रमेयप्रधानम्

नव्यन्यायशास्त्रञ्चप्रमाणप्रधानमितिप्रोच्यतेशोधकर्तृभिः।तथाप्यत्रभाषातथाचैतस्याः

संरचनाविषयेविशेषरूपेऽन्वाख्यानन्तप्रस्तुतम्, तदिपपरवर्तीनैयायिकेषुभवानन्दकृतंषोडशशताब्द्यांकारकचक्रम्, रूद्ररामङ् षोडशशताब्द्यांकारकव्यूहः, जगदीशतर्कालङ्कारकृतासप्तदशशताब्द्यांशाब्दशक्तिप्रकाशिका, गदाधरभट्टाचार्यकृ सप्तदशशताब्द्यांव्युत्पत्तिवादः, जयरामकृतः सप्तदशशताब्द्यांकारकवादः, गोकुलनाथकृतः सप्तदशशताब्द्यांपदवाक्यरलाङ् गिरिधरोपाध्यायकृतः सप्तदशशताब्द्यांविभक्यर्थनिर्णयइत्यादिषुकृतिषुबह् भाषासंरचनाविषयेसारगर्भितंविवेचनंसमपलभ्यते।तत्रसर्वत्रपाणिनिव्याकरणस्यप्रभावंदृष्टिंशक्नुमः वयम्।

# "वैदिकशब्दान्वाख्यानाय पाणिनिपद्धतिः"

**डॉ० मिताली देव,**राष्ट्रपति सम्मानित,संस्कृत विभाग, महिला महाविद्यालय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी—221005

"ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडङ्गो वेदोऽध्येयः ज्ञेयश्च"(व्याकरणमहाभाष्यपस्पशाह्निक) इ पतञ्जलिवचनानुसारेण षडङ्गवेदाध्ययनस्य अनिवार्यता भवति। षट्स्वङ्गेषु प्रधानं व्याकरणं विद्य व्याकरणेन साधुतया वेदार्थस्य अवगतिः सम्भवति। अतः अन्यापेक्षया अस्य प्रधानता । वेदाङ्गत परिगणितं व्याकरणं पाणिनीयमेव।पाणिनीयव्याकरणेन लौकिकसंस्कृतस्य अथ च वैदिकसंस्कृत नियन्त्रणाय श्लाघनीयः सफलः प्रयासः विहितः। पाणिनेः प्राक्तनानि पश्चात्तनानि च व्याकरणानि उभयविधशब्दज्ञानसाधनानि भवन्ति। अतश्चोक्तमस्य विषये भाष्यकृता –

"केषां शब्दानां । लौकिकानां वैदिकानाञ्च" । इति। (व्याकरणमहाभाष्य पस्पशाह्निक)

संस्कृतस्य रूपद्वयमस्माभिः दृश्यते – लौकिकसंस्कृतम्, वैदिकसंस्कृतञ्च । यया भाषया सर्वज्ञानमयो वे तथा उपनिषदादयः रिचताः सा वैदिकसंस्कृतभाषा। यया भाषया लोके व्यवहारो भवति निकिकसंस्कृतभाषा।लौकिकशब्दानुशासने यत्र लौकिकभाषा पाणिनीयव्याकरणेन नियन्त्रिता म् शुद्धतामावहति तत्रैव अस्य वैपरीत्येन वैदिकभाषायाः प्रयुक्तरूपमनुसृत्य व्याकरणसूत्रस्य रचना करणे भवति। द्वयोर्भाषयोस्तुलनया विज्ञायते यत् द्वयोः न मौलिकमन्तरम्, तथापि वैदिकी भाषा संस्कृत प्राचीनतमं रूपं प्रस्तौति। तत्र रूपबाहुल्यं , प्रत्ययबाहुल्यं सन्धिपरस्मैपदात्मनेपदिनयमानां तथा अनिवार्यत्वं दृश्यते । लौकिकवैदिकशब्दयोः कुत्रचित् साम्यं कुत्रचित् वैषम्यं च दृश्यते। यथा देवा इ लोके प्रयोगः , देवास इति वेदे , कर्णैः इति लोके प्रयोगः कर्णेभिः इति वेदे इत्येवमादयः भेदाः शब्दत जिज्ञासमानैरवश्यं ज्ञेयाः। यद्यपि यथा व्याकरणस्य प्रभावः लौकिकशब्देषु भवति न तथा वैदिकवाकं

तथाऽपि वैदिकशब्दानामपि अनुशासनं पाणिनीयव्याकरणेन प्रायः सम्भवति एव। वैदिकशब्दानामन्वाख्यानाय आचार्येण पृथक् पद्धतिरङ्गीकृता। तथाहि पाणिनीयव्याकरणे "व्यत्ययो बहुलम्" इति सूत्रं विभिन्नसन्दर्भे त्रयोदशवारं पठितम्। लोके पतिशब्दस्य तृतीयाविभक्तौ 'पत्या' इत्येव रूपं भवति परन्तु वेदे असमासेऽपि 'पतिना' इति रूपमपि दृष्ट्वा आचार्याः तत्र अनुशासनं कुर्वन्ति "षष्ठीयुक्तश्छन्दिस वा" (1.4.9) इति । अनेन च व्याकरणशास्त्रस्य एका परिभाषाऽपि ज्ञाप्यते। सा च "सर्वे विधयः छन्दिस विकल्प्यन्ते" इति । अत्र तु मूलं पातञ्जलभाष्यम् एव -

योगविभागः कर्त्तव्य - 'पष्ठीयुक्तश्छन्दिस' षष्ठीयुक्तः पितशब्दश्छन्दिस घिसंज्ञो भवित । ततो 'वा' , वा छन्दिस सर्वे विधयो भवन्ति। योगविभागेति। तेन पिरभाषा सम्पद्यते – याविदेह शास्त्रे कार्यं तच्छन्दिस वा भवित तत्र अनया एव सिद्धक्त्वात् - 'बहुलं छन्दिस' इत्यादि न वक्तव्यम् इति कैयटः।अर्थात् वेदे सर्वेषां विधीनां विकल्पो भवित। एवं विविधरीतिमाश्रित्य भगवतापाणिनिना वैदिकशब्दानामन्वाख्यानां सम्पादितम्। तासु काचन रीतयः अत्र शोधपत्रे निरूपयिष्यामः।

# लोकव्यवहारपरायणा हि शब्दराशिः

डॉ महेश कुमार द्विवेदी, सहायक आचार्य (व्याकरण विभाग), श्री एकरसानन्द आदर्श संस्कृत महाविद्यालय,

व्याकरणशास्त्रे पारस्परिकविचारविनिमयपरायणा हि शब्दराशिः द्विविधा प्राप्यते। एको निमित्तोऽपरोऽर्थप्रत्यायकश्च। अत्र निमित्तपरः यो हि शब्दः सः स्फोटरूपेण कारणात्मकं ब्रह्म बोधयति। अर्थप्रत्यायकश्च शब्दः जगत्प्रक्रियां निर्मापयति। प्रक्रिया एका विधिसम्मतिनयमसहिता(prosscis)उच्यते। अस्यां प्रक्रियायां शब्दस्य व्यवहारकारणत्वं मूलतो भवति। यथोक्तं भर्तृहरिणा—

# द्वावुपादानशब्देषु शब्दो शब्दविदो विदुः। एको निमित्तं शब्दानामपरोऽथैं प्रयुज्यते।।

अत्र शब्दद्वयस्वीकारे शब्दस्वरूपावधारणं, अर्थावधारणं च लोककार्यद्वयमेव तदङ्गीकारे मानमिति स्पष्टम्। लोकव्यवहारसमाराधनपरायणा शब्दराशिरिति वाक्यपदीये सर्वत्र कारिकासु अभिव्यज्यते। वस्तुतः लोकतः शास्त्रस्याभिद्यमानत्वात् शास्त्रत्वेन लोकोपकाराय ज्ञानं सदैव विराजते। स्थावरजङ्गमात्मकलोकस्य वैचारिकविनिमयप्रधानेयं वाणी आलोकतः शास्त्रं यावत् स्वप्रस्थानाश्रयं परिपुष्णाति। चतुर्षु पुरूषार्थेषु अर्थपुरूषार्थसाधिकयं वाक् सांसारिकार्थान् प्रति शब्दस्यैव मूलाश्रयत्वं दृढयति। सो हि शब्दः शब्दशास्त्रे मोक्षोपदायकः सन् साक्षात् शब्दब्रह्मरूपेण स्थितः। तथा हि—

# अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्वं यदक्षरम्। विवर्ततेऽर्थभवेन प्रक्रिया जगतो यथा।।

यतः शब्दब्रह्मणः सांसारिकीयं प्रक्रिया नामरूपादिमत्वेन जायते न तद्ब्रहमानेकरूपमपितु शक्तिभेदात् तस्य अप्रथक्त्वेऽपि पृथक्तयावलोक्यते। लोके जनानां पारस्परिकसंवादे परिष्कृतामेकां वाणीं समाकल्पते। तथैव लोकव्यवहारमूलायाः वाण्याः विविधस्वरूपस्य विद्यमानत्वात् एकत्वैव शुद्धया वाण्या व्यवहारः संजायते। यदाचार्यो भर्तृहरिः शक्तेर्व्यापाराश्रयत्वात् एकमेव शब्दब्रह्म भिन्नं सदुच्यते तदा उक्तवाण्यामनेकाषु एकत्विमिति दृष्टान्तो दृढीभवति तथा हि—

# एकमेव यदाम्नातं भिन्नं शक्तिव्यपाश्रयात्। अपृथक्त्वेऽपि शक्तिभ्यःपृथक्त्वेनेव वर्तते।।

योऽयं लोकस्वभावः भोग्यभोक्तृभोक्तव्यरूपेण दृश्यते। तस्य लोकस्य विषयैः सह जीद्यपरस्परिवलक्षणः सम्बन्धः शब्दस्वरूपतयैव, तेन शब्देन लोकव्यवहासञ्चालनत्वं वोध्यत्वध्य—भोक्तृरूपेण जीवगताभिमानस्य, भोक्तव्यत्वेन, अन्नपानादिविषयाः, भोगरूपेण भोजनशयनपानादिकाः सर्वाः क्रियाः लोकव्यवहारपारायणार्थमेव। ये चाभिव्यक्तपदार्था लोकविश्व स्वतन्त्राश्च तत्रैव शास्त्रप्रवृतिः। यथोच्यते—

# अभिव्यक्तपदार्था ये स्वतंत्रा लोकविश्रुताः। शास्त्रार्थस्तेषु कर्तव्यः शब्देषु न तदुक्तिषु।।

अक शास्त्रैकचक्षुष्काः स्वमतपरिपुष्टौ लोकदृष्टान्तं प्रस्तुत्य स्वमतं दृढं प्रस्तुन्वि लोकशास्त्रसमन्वितिरियं शास्त्रकारस्य अपूर्वज्ञानविज्ञानसम्पदां प्रमाणयति। एतदेव शास्त्र शासनकरणत्वं सर्वतोभावेन सुसंस्कारितशैल्या ज्ञानविज्ञानसरण्या च लौकिकत्वं स्वीकार्य अध्यात्मिकं संयोज्य मोक्षोपयोगिमार्गत्वं संसूचयति। संक्षेपेण लोकः अर्थम् शब्दस्तु शास्त्रम् एतः लोकव्यवहारोपयोगित्वं साफल्यञ्चेति दिक्।

# उपमाऽलंकार की व्याकरणमूलकता

## कृपाभाष्करसचदेव, शोधच्छात्र, संस्कृतविभाग, दिल्लीविश्वविद्यालय, दिल्ली-110007

भारतीय समाजकाप्रमुख मूलाधारग्रन्थवेदहैं। ऋग्वेदमेंअलंकार के लिए 'अरंकृत' अरंकृ एवंअरंकृत् शब्दोंकाप्रयोगप्राप्तहोताहै।—वेदमें र और ल मेंभेद न होनेसे 'अलंकार' की उक्तिअरम् शब्द य की गईहैं।जिससेप्रतीतिहोताहैंकिअलंकारशास्त्र भीप्राचीनहैं।

आचार्यपाणिनिआदिवैयाकरणो ने भीउपमाऽलंकार की शास्त्र विश्लेषणप्रस्तुतिकयाहै।क्योंकिपाणिनि की अष्टाध्यायीमेंउपमा, उपमानउपमिततथासामा बचनजैसेअलंकार शास्त्र के परिभाषिक शब्दप्रयुक्तहोताहै। यथा—

> उपमानानिसामान्यवचनैः— (2/01/55) सम्परिभ्यांकरोतौभूषणे— (6/01/137) उपमितंव्याघ्रादिभिः सामान्याप्रयोगे— (02/01/56)आदि

इसीप्रकारभरतमुनिआदि ने अलंकारोंकाप्रयोगिकयेअलंकार के प्रमुख रूप सेतीनतरहव्युत्पितियं की जातीहैं।

# व्युत्पत्ति-

- 1. अलंकारोतिइतिअलंकार
- 2. अलंक्रियतेअनेनेइतिअलंकार
- 3. अलंकृतिः अलंकरण वा अलंकारः।

#### उपमाकास्वरूप—

उपमा शब्द की व्युत्पत्ति-उपमीयतेअनयाइतिउपमा। यह शब्द योग रूढहैं।किन्तुइसकेचारअंगहैं

- 1. उपमान
- 2. उपमेय
- 3. साधारण धर्म
- 4. साधर्म्यवाचकहैं।

# नाधुर्म्ययुपमाभेदे

उदाहरण—कमलमिवमुखंमनोज्ञम्। यहाँ कमल—उपमानहें, मुख्य—उपमेय, मनोज्ञत्व (साधारण धर्म) इव उपमावाचक) है।

#### उपसंहार—

इस शोध पत्र मेंउपमाऽलंकार की परम्परावैदिककालसे त्रोतउदाहारणसिहतसेलेकरआचार्यपाणिनिआदिवैयाकरणो के द्वाराउपमदिसूत्रोंकाप्रतिपादन, रितमुनिआदिआचार्योमतानुसारअलंकारों की संख्या, लक्षणतथाउपमाऽलंकार के लक्षणभेद—प्रभेद की याख्या प्रस्तुतिकयाजायेगा।तथाउपम के भेदोंकानिर्धारणकरनेमेंआचार्यपाणिनिसूत्रोंकाअनुप्रयोगप्रस्तुतहै।— ।था—

तद्धितगतसूत्र उदाहरण- शाब्दीक- तत्र तस्येव (05/01/116)

उदाहरण– गंगाभुजङ्वत्

आर्थीक—तेनतुल्यंक्रियाचेद्वतिः (०५/०१/११५)

#### रदाः-निदाघाम्बररत्नवत

आदिसूत्रोदाहारण की व्याख्या तथासमासगतसूत्र कृदन्तप्रत्यय, कर्ममें क्यच् प्रत्यय सुतिमवाचरितसुतयित), आधारमेंक्यच् प्रत्यय (अन्तः पुरेइवाचरितअन्तः पुरीयित), क्यङ् प्रत्यय (नारी विआचरित नारीयते), कर्ममें णमुल् प्रत्यय (निदाघधर्मासुदर्श पश्यित) कर्त्तामें णमुलप्रत्यय (पार्थसंचारं वंचरित) आदिसूत्रोंउदाहारणोंकासप्रसंगसिहतव्याख्या कियाजायेगातथाउपमा रूपक भेदक मिकाव्याकरणानुसारउदाहारणोंकोप्रतिपादिकहोगा।

इसप्रकारउपमाऽलंकार की व्याकरणमूलकताकासूक्ष्म निर्देशवैदिककालसेआचार्यपाणिनिभरतमुनि, म्मटआदिआचार्यों के द्वारावर्णनउपमाऽलंकार की व्याकरणमूलकताकाप्रस्तुतकियाजायेगा।

# पाणिनीयव्याकरणषास्त्रदृष्ट्या शब्दप्रयोगस्य व्यापकताअपि च शब्दचारुता

डॉ. किरण आर्या, सहायक-प्राध्यापिका, संस्कृत-विभागः डॉ. हरिसिंहगौरविष्वविद्यालयः, सागरः (म.प्र.)

## दृष्ट्वा रूपे व्याकरोत् सत्यानृते प्रजापतिः। अश्रद्धामनृते दधाच्छ्रद्धां सत्ये प्रजापतिः।। यजु. 19.77

समेषाम् ऋषिमुखोच्चारिताना शब्दानां साधुत्वान्वाख्यानाय प्रवृत्तोऽयं व्याकरणशास्त्रविषेषः नादिकालतः भारतीयचिन्तनस्य अनिवार्यागत्वेनेदानीमपि संतिष्ठते। भूतं भव्यं भविष्यं च सर्वं वेदात् सिध्यति मान्यतयानया विद्यमानः निखिलः ज्ञानराषिः वेदेभ्य एव सम्भूत इति व्याकरणस्यापि दव्युत्पत्त्यात्मकं मूलरूपं वेदेषु विद्यमानं तत एव प्रसृतं साम्प्रतं भाषाषास्त्रस्य आधारभूतं खलु सत् मानवजगतः परमं लक्ष्यं परब्रह्मप्राप्तिरिति साधयति—शब्दब्रह्मणि निष्णातः परब्रह्माधिगच्छ इत्युपनिषद्वाक्यमिह प्रथमतः प्रमाणम्। अपि च वाक्यपदीये —

> तस्माद्यः शब्दसंस्कारः सा सिद्धिः परमात्मनः। तस्य प्रवृत्तिस्तत्त्वज्ञस्तद् ब्रह्मामृतमष्नुते।। (1.123)

अत एव 'पाणिनीयमहच्छ्रास्त्रं सर्वषास्त्रोपकारकम्' महोक्तिरेषा विष्वविश्रुता विद्यते। यत शास्त्रं शास्त्रान्तरानुबन्धि भवति सर्वेषां च शास्त्राणामन्तिममुद्देष्यं ब्रह्मप्राप्तिरेव तत्र पाणिनीयं शा सर्वेषां कृते महदुपकारकम्।महर्षिपाणिन्यादिवैयाकरणैः विहितं शब्दार्थविवेचनं तावद् वैज्ञानिकं सूक्ष्मं येन भाषायाः व्यवस्थितं रूपं, शब्दानां चार्थप्रतिपत्तिः सुष्ठुतया योग्यतया च भवति तस्या शब्दार्थभित्तौ शास्त्राणां प्रासादः निर्मीयते , एतत्तु सत्यं यत् वैयाकरणाः शब्देभ्यः अर्थप्रती प्रधानमिति मन्यन्ते किन्तु लोकतः अर्थप्रयुक्ते शब्दप्रयोगे धर्मनियमः(परपषाहिनके) इति पातंजलवचनानुसारं लोकव्यवहारेण प्रतीतार्थकषब्दानां व्याकरणानुमतप्रय भवति चेत् धर्मः भवति, तस्मात् अपषब्दप्रयोगकृत-अधर्मात् त्राणाय व्याकरणमेव सरलः उपायः, अजिः च राजपद्धतिः। नैतावदेव, शब्दानां व्युत्पादनेनैव सर्वषास्त्रोपकारकत्वं व्याकरणं खलु अ मीमांसान्यायषास्त्रादि-टीकाग्रन्थानां कृते केवलं भाष्यषब्देन व्यवहारः, अस्याष्य पाणिन्यष्टाध्या व्याख्याग्रन्थस्य महर्षिपतंजलिप्रणीतस्य भाष्यस्य कृते महाभाष्यशब्दव्यवहारः तस्य महत्त्वबोधनायाद लोके क्रियते। तत्र किं नाम तन्महत्त्वमिति उच्यते पूण्यराजेन वाक्यपदीयकारिकाव्याख्यावसरे -त भाष्यं नकेवलं व्याकरणस्य निबन्धनं यावत्सर्वेषां न्यायबीजानां बोद्धव्यमित्यत एव सर्वन्यायबीजहेतुत्व महच्छब्देन विषेष्य महाभाष्यमित्युच्यते लोके। एवं च सर्वेषां न्यायानां बीजहेत्त्वाः सर्वषास्त्रोपकारकत्वमस्य सिध्यति। वेदांगेषु व्याकरणं मुखं इत्यस्यायमेवाभिप्रायः यत् व्याकरण समस्तज्ञानानामभिव्यक्तिद्वारः। महाभाष्ये तत्सर्वं लौकिकव्यवहारं दिषति पतंजलिः यः परकीयत्तार आसीत् इदानीं च कथं व्यवहर्तव्यमित्यपि तत्र उपदेषः भवति। व्याकरणं न केवलं पदविच्छेदः अपित् चिन्तनपद्धतिः, पद्धतिरेषा विष्लेषणं संष्लेषणमुभयं करोति। यतोहि समग्रतामेषा पद्धतिः पूजयति। त एव तत्र समग्रता। यत्र सर्वं समाहितं भवति। अतः पाणिनीयव्याकरणं सर्वषास्त्रोपकारकत्वन्त्वस महाभाष्याध्यननेन ज्ञातुं शक्यते यत् सर्वलोकोपकारकत्वं व्याकरणमिति यतोहि लोकेनैव शास्त्र भवन्ति ।

# शब्दवृत्तिविमर्शः

रोहितपाण्डेयः(साहित्यविभागः), काशीहिन्दूविश्वविद्यालयः

इह खलु संसारे लोकव्यवहारनिर्वाहार्थं भाषेव प्रधानकारणम्। भाषामन्तरेण स्वाशयं प्रकाशं लोका न प्रभवन्ति। अतो भाषाया महत्वं सर्वप्रथमं दृष्टिपथमायाति। भाषाऽपि सुसंस्कृततया भवितव्यन्

# साधुत्वज्ञानविषया सैषा व्याकरणस्मृतिः।

इत्यादिप्रमाणद्वारा व्याकरणशास्त्राधीनमिति व्याकरणशास्त्रस्य महत्वम्। भगवता पतंजिः महाभाष्ये अथशब्दानुशासनम् इत्येवं निरूपयता व्याकरणशास्त्रस्यापरं नाम शब्दानुशासनमिति संकेतित् वृत्तिश्च शब्दार्थयोः सम्बन्धरूपा। शब्दादर्थबोधो भवत्यतोऽर्थबोधरूपं प्रति उपस्थितत्वाच्य्य कारणत्वमायाति। यथा चक्षुरादीनीन्द्रियाणि घटादिविषयसंयुक्तान्येव रूपादिप्रत्यक्षं प्रति कारणानि भवं तथैव शब्दोऽपि अर्थसम्बद्धः सन्नेव अर्थबोधरूपकार्यं प्रति हेतुः भवितुमर्हति। अर्थबोधकत्वान्यथानुपर्श् शब्दार्थयोः सम्बन्धरूपा वृत्तिः कल्पनीया भवति। सा च वृत्तिः कवित्वबीजरूपसंस्कारविशेषाख्या शहि

सान्तरार्थनिष्टरूपा लक्षणा, प्रयोजनान्तरसम्बन्धाख्या व्यञ्जनेति त्रिधा, क्वचिच्च शक्तिः लक्षणेति द्विधा, क्वचिच्चतुर्धाऽपि।अतः कीदृशं शब्दशक्तिस्वरूपमिति जिज्ञासायां नागेशभट्टादिभिः उच्यन्ते – वाच्यवाचकभावापरपर्याया शब्दार्थयोः सम्बन्धान्तरमेव शब्दशक्तिस्वरूपमिति। इति संक्षेपः।

# सांख्यदर्शनोक्तित्रविधप्रमाणे अन्यप्रमाणानामन्तर्भावः

पंकजशर्मा, शोधच्छात्रः, संस्कृतविभागः,कलासंकायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः वाराणसी

भारतीयसंस्कृतवाङ्गमस्य मूलग्रन्थाः वेदाः, अतः तेषां गूढार्थप्रतिपादनाय अवबोधनाय च नैकानि दर्शनशास्त्राणि प्रवृत्तानि सन्ति। ये वेदानां प्रमाणरूपेण स्वीकारेणास्वीकारेण च द्विविधं भवति- आस्तिकदर्शनं नास्तिकदर्शनञ्चेति। तस्मिन् आस्तिकदर्शने षड्दर्शनशास्त्राणि सन्ति। तेषु षड्दर्शनशास्त्रेषु अत्यन्तप्राचीनदृष्ट्या अन्यतमं सांख्यदर्शनम्। यस्य हेतुः तस्य सांख्यदर्शनस्य तत्वमीमांसा त्रिविधप्रमाणमीमांसा च। तदन्येषु दर्शनशास्त्रेषु प्रमाणानां गणने पृथक् पृथक् मतानि। यथोक्तं सांख्यकारिकायाम्-

#### "त्रिविधम्प्रमाणमिष्टम्"

एवं तदितिरिक्तानि प्रमाणानि- उपमान- अर्थापित्त- अभाव- संभव- ऐतिहयादीनां अन्तर्भावः प्रत्यक्षानुमानागमेषु भवन्ति। तेषां विषयविवेचनं वाचस्पितिमिश्रेण सांख्यतत्वकौमुद्यां सविस्तरेण कृतमस्ति।सांख्यकारिकायामुक्तम्-

#### "प्रमेयसिद्धिः प्रमाणाद्धि"

संक्षेपेण यथा प्रमाणत्रये तदन्यप्रमाणानामन्तर्भावः एवं कृतमाचार्यः-

सर्वप्रथमेऽस्मिन् प्रमाणबलात् प्रत्यक्षप्रमाणे अभावप्रमाणस्य अन्तर्भावः भवति। यतोहि यत् प्रत्यक्षं भवति तद् भावः अपि स्यात् यन्न तदभावः। यथा ' इह भूतले घटो नास्ति ' अत्र भूतले घटाभावस्य प्रत्यक्षत्वं भवति अतः अभावप्रमाणं न पृथक् प्रमाणम्। एवं अनुमानप्रमाणे उपमानम्,अर्थापितः,संभवः इत्येषां अन्तर्भावः। यतोहि एतेषु प्रमाणेषु कृत्रचित् आंशिकदृष्ट्या अनुमानेन एव ज्ञानं भवति। यथा- 'यथा गौस्तथा गवयः' अत्र गवयशब्दः गोसदृशपिण्डस्य वाचकः। यतोहि प्रौढजनैः यस्य शब्दस्य प्रयोगः यस्मिन् अर्थकृतः सः अभिधायाः अन्यतरा शक्तिः न, अतः सः तस्यैव वाचकः। यथा- गो शब्दः गोत्व इत्यस्य वाचकः। एवमर्थापित्तप्रमाणे- 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्क्ते' अत्र 'दिवा न भुङ्क्ते' इति अनुमानं भवति। अतः तदिप अनुमाने एव।

शब्दप्रमाणे ऐतिहयप्रमाणस्य अन्तर्भावः भवति। उक्तम् ऐतिहयलक्ष्य "यच्चानिर्दिष्टप्रवक्तृकं प्रवादपारम्पर्यमात्रम् इति होयुर्वृद्धाः" इत्यैतिहयम्।

यथा- "इह वटे यक्षः प्रतिवसित" अस्मिन् मूलवक्तुः निर्देशः न। यदि निर्देशः स्यात् ह आप्तजनवचनात् तदिप शब्दप्रमाणं स्यात्। अतः ऐतिहयप्रमाणं न कश्चित् पृथक् प्रम् तद् शब्दप्रमाणमेव।

सारलेखनम् -

भाषायाम् व्याकरणस्य एवञ्च तत्रापि पाणिनीयव्याकरणस्थ वर्णौच्यारणध्यनेः महत्वम्

महेन्द्र कुमार शर्मा, शोधार्थी, राष्ट्रियसंस्कृतसंथानम्, मानितविश्वविद्यालयः जयपुरम् (राज.)

शोधः मानवस्य स्वाभाविकप्रवृत्तिः वर्तते। मनुष्यः विवेकशीलः अस्ति। सः पशुवत् न वे शारीरिक अपेक्षासु–आहारनिद्रा–भयमैथुनम् इत्यस्य एव अनुभवं करोति अपितु शारीरिकक्षुधातः अ मनसः क्षुधा भवति। आचार्यः भर्तृहरिः कथयति –

> आहार निद्राभयमैथुनञ्च समानमेतत्पशुभिर्नराणाम। धर्मो हि तेषामधिको विशेषो धर्मेण हीनाः पशुभिः समानाः।।

अर्थात् मनुष्ये एवञ्च पशौ शरीरधर्मः तु समानमेव भवति किन्तु उभयोः महानतः भेदः एउ अस्ति यत् मनुष्ये धर्मः भवति पशौ एषः धर्मः न भवति। अत्र धर्मशब्दः उपलक्षणः वर्तते—विवेव मानसिक विचार—प्रक्रियायाः। सः धर्मः देहली—दीपकन्यायेन एकतः तु बुद्धिम् अहंकारञ्च प्रकाशयः अन्यत् तयोः संकेतग्रहणं कृत्वा प्रसुप्त ज्ञानेन्दियकर्मेन्द्रियान् अपि प्रेरयति।भाषायां व्याकरणमहत्त्वविषयात् पूर्वम् वयं व्याकरणविषये यदि ज्ञास्यामः तदा तस्य महत्त्वं तु स्वयमेव स्मविष्यति।व्याकरण विषये अस्माकं आचार्यैः लिखितम् अस्ति यत्— व्याक्रियन्ते व्युत्पाद्यन्ते शब्दाः अइति व्याकरणम्।

# शिक्षा घ्राणं तु वेदस्य मुखं व्याकरणं स्मृतम्। तस्मात् साङ्गमधीत्यैव ब्रह्मलोके महीयते।।

स्वरवर्णादीनाम् उच्चारणनियमबोधियत्री विद्या शिक्षेत्यभिधीयते। यतः अशुद्धोच्चारणेन महा भवति। यथोक्तं पाणिनीयशिक्षायाम् —

स्वरदोषः -

मंत्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा, मिथ्या प्रयुक्तो न तमर्थमाह। स वाग्वजो यजमानं हिनस्ति, यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोऽपराधात्।। (52)

महाभाष्यकारः पतंजिलः व्याकरणस्य प्रयोजने अस्य मन्त्रस्यापि महत्वं प्रकटितवान् अस्ति। वर्णदोषः –

> यद्यपि बहुनाधीषे तथापि पठ व्याकरणम्। स्वजनः श्वजनो मा भूत् सकलं शकलं सकृत् शकृत्।।

> > शोध सार विवरणिका-64

उच्चारणविषये उक्तम् –

# व्याघ्री यथा हरेत् पुत्रान् द्रंष्ट्राभ्यां न च पीडयेत्। भीता पतनभेदाभ्यां तद्वद् वर्णान् प्रयोजयेत्।। 25 (पाणिनीयशिक्षा)

ध्वनिविज्ञाने ध्वनेः अतीव महत्वपूर्णं स्थानमस्ति अत एव ध्वनेः अध्ययनम् अतीव सूक्ष्मतया क्रेयतेऽत्र, यतः भाषायाः प्रारम्भः ध्वनेः एव भवति। ध्वन्याभावे तु कोऽपि भाषायाः कल्पनापि कर्तुं न शक्नोति।ध्वनेः ज्ञानाय व्याकरमेव शरणम्। सुप्रसिद्धः वैयाकरणः महर्षिः पतञ्जलिः लिखति स्वकीये महाभाष्ये –

#### "व्यक्ता वाचि वर्णा येषां त इमे व्यक्तवाचः।

अर्थात् वर्णेषु अभिव्यक्ता वाणी एव भाषा इत्यभिधीयते। महर्षिणा पाणिनिना एतद्विषयकं सद्धान्तमतीव सूक्ष्मदृष्टया भाषावैज्ञानिकरीत्या च प्रतिपादितमस्ति—पाणिनीय शिक्षायाम् —

> आत्माबुद्ध्या समेत्यार्थान् मनो युङ्क्ते विवक्षया। मनः कायाग्निमाहन्ति स प्रेरयति मारुतम्।। 6 स्वरतः कालतः स्थानात् प्रयत्नानुपप्रदानतः। इतिवर्णविदः प्राहुर्निपुणं तान्निबोधत।। 10

> > (पाणिनीयशिक्षा)

प्रमुखाः विशेषताः -

- 1. सम्पूर्णता (Completeness)
- 2. संक्षिप्तता (Compactness or Economy)
- 3. प्रयोगसरलता (Systemacity, Consistency and user-friendlyness)
- 4. सामान्यञ्च (Generalised approach)

अष्टाध्यायीग्रंथस्य षष्ठमे सप्तमे अध्याये सुबन्त तिङन्तानाम् प्रकृतिप्रत्यायात्मकसिद्धिः एवञ्च विराणाम् विवेचनमस्ति तथा च अष्टमेऽध्याये सन्निहितपदानाम् शीघ्रोचचारणेन दृश्यमानस्य प्रभावस्य वर्चा अस्ति।

नाणिनीय व्याकरण विषये विदुषाम् मतम्

- 1. पाणिनीयव्याकरणं मानवीयमस्तिष्कस्य सर्वाधिकमहतीसु रचनासु एका अस्ति। (लेनिन ग्रांड के प्रोफेसर टी. शेरवात्सकी)
- पाणिनीयव्याकरणस्य शैली अतिशयप्रतिभापूर्णा अस्ति एवञ्च अस्य नियमाः अत्यन्त सतर्कतया निर्मिताः सन्ति । (कोल ब्रुक)
- संसारस्य व्याकरणेषु पाणिनीयव्याकरणम् सर्वशिरोमणिः वर्तते। एतत् मानवीयमस्तिष्कस्य अत्यंत महत्वपूर्णः आविष्कारः वर्तते। (सर डब्ल्यू डब्ल्यू हण्डर)
- 4. पाणिनीयव्याकरणम् तस्याः मानवमस्तिष्कप्रतिभायाः आश्चर्यतमम् उदाहरणम् अस्ति यम् कस्यापि अन्यदेशेन अद्यपर्यन्तं न समुपस्थापितम्। (प्रो. मोनियर विलियम्स)

वतः पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्।

# पाणिनिविरचितअष्टाध्यायीमेंगणविभाग एवंपदविभाग के आलोकमें बाङ्गला व्याकरण वं धातुरूप एवंपदविभाग

सदानन्दअधिकारी, शोध छात्र, कलासंकाय, काशीहिन्द्विश्वविद्यालय,वाराणसी-221005

1000 खी0पू0 समय में ऋग्वेद की कविता या सुक्त 'वेद' की मेंसंकलनहुआथा।कालानुसारवैदिकसाहित्य (i) संहिता (ii) ब्राह्मण (iii) आरण्यक एवं (iv) उपनिषद चारविभागमेंविभक्त । संहितामें मन्त्रों का संकलन, ब्राह्मणमें मन्त्रों का विनियोग, आरण्यक में मन्त्रों का उपान पद्धति एवम् उपनिषद् मेंमन्त्रों की तात्त्विक एवंदार्शनिकविचार।'वेदत्रयी' अर्थात् (ऋक्, स यजुः)अयज्ञीय अथर्ववेद ।किन्तु ये सबविवेचनावैदिकसाहित्य युग की 'व्याकरण' इससार्थकविषय उपस्थितिनहींमिलताहै।भाषा की एवंभाषागठनसंक्रान्ति व्यावहार परजिज्ञासाहोतीहै।परनतुब्राह्मणग्रन्थोंमेंप्र उसवैदिककालमेंकितनीदूरअग्रसारितहुआथाइसविषय 'व्याकरण' काप्रयोगमिलताहै, परनतु 'व्याकरण' कामतलबक्याहै? वहइसब्राह्माणग्रन्थमेंनहींहै।पर समय में 'वेदा' मेंआलोचितहुआथा, परन्तु यह व्याकरणप्रधानत 'रूपतत्त्व' निर्भरथा। (Morpholog एवं 'शिक्षा' ध्वनितत्त्वआलोचना के समय 'प्रातिशाख्य' इसदोविषय को ध्यानदियागयाथा।'व्याकरण' कामुख कहागयाहै. 'वेद' इसप्रधानविद्याकाः प्रवर्तकब्रह्मामानेजातेहै ।इसप्रकारब्रह्मासेलेकरपाणिनितकअनेकमुनियों ने व्याकरण की रचना हैपरन्तुसमस्तवैयाकरणोंमें 'पाणिनिव्याकरण'कासर्वोपरिस्थानहै।पाणिनीय व्याकरणकामूलग्रन्थ 'अष्टाध्य है।इसग्रन्थमें 4000 सूत्र एवं 8 अध्याय है।प्रत्येक अध्याय चार-चारपदोंमेंविभक्तहै, तथा ये सूत्रोंमेंविभक्तहै।पाणिनि ने इसग्रन्थमेंगणविभाग की अवतारणा की है।उनकीमतमेंसंस्कृतमेंप्र शब्दकामूलउत्सिकसी धातुसेहीसृष्टिहुईहै।परनतु 'बाङ्गला व्याकरण' मेंजबइस धातुकाहि आताहैतबस्वभावतः स्वीकार्यहैकिधातुक्रियागठनकामूलउपादानहै। यहा धातु एवं शब्दकोपृथक मेंदर्शायागयाहै।पदगठन के लिए अधिकारसूत्र है "सुप्तिङ्न्तंपदम्" अर्थात् जिसकेअन्तमेंसुप् एवं व विभिवत युक्तहै उसको पद कहाजाताहै। बाङगला व्याकरणमेंभी यहीनियमहै पद के विषय में।पानि पद कोदोभागोंमेंविभक्तकियेहै- (1) सुवन्त (2) तिङ्न्त ।सुवन्तमें- (i) विशेष्य (ii) विशेषण (iii)सर्द एवं तिङ्न्त मेंक्रियाहै।पाणिनि 'निपात' नामसेभी एक पद काउल्लेख कियेहैंजोन् सुवन्तहीहै।परन्तुइस पद कोकोईभी रूपान्तरनहींहोताहै।भाषा की अवस्थानपरिवर्तनमेंपदों अवस्थानपरिवर्तनमिलताहै।प्राचीन बाङ्गला में यहा 'इल', 'इव' सुवन्तथापरन्तुवर्तमानमेंवह तिङ्न अन्तर्गतहै ।आधुनिक बाङ्गला व्याकरणमेंसुवन्त-नाम या विशेष्य (Noun) एवंसर्वनाम (Pronoun) तिङ्न्त-क्रिया, इसकोछोडकरबाकीसब पद विशेषणभीनिपातनाममेंहीपरिचितहै।

# अद्वैतवेदान्त (दर्शन) परव्याकरणकाप्रभाव

आशीष शुक्ला, प्रवक्ता (नव्य व्याकरण), श्रीदुर्गासंस्कृत महाविद्यालय, महोबा
निष्कर्ष—"दृश्यतेअनेनइतिदर्शनम्"जिसके द्वारा देखाजाय (भा० दर्शन पृ०३ ) अथवार
कासाहात्कार'(भा० दर्शनकापरिशीलन पृ०१७ )दर्शनकहलाताहै।तथा व्याक्रिः
शब्दाअनेनेतिव्याकरणम्"महामाष्य पृ० 41)शब्दोंका प्रकृतिप्रत्ययादि रूप विभागव्याकरणहै
शब्दानुशासन के नामसेभीजानतेहैं।महाभाष्य मेंलिखाहै—"व्याकरणाच्छन्दान्प्रतिपद्यामहे"(महाभाष्य पृ०
शब्दोंकोजानने के लिए वैयाकरणोंनें शब्दस्फोट"स्फुटत्यर्थोडस्मादिति" (महाभाष्य पृ० 4) की कल्पन
शब्दब्रह्ममानउसेनित्य मानाहै।स्फुटितार्थज्ञानकाकारण शब्द शक्ति, उ

द्वाराजबिकसीदार्शनिकचिन्तनसेभरपूर शब्दों /वाक्योंकाज्ञानव्याकरण दृष्टि रूपीविश्लेषणअर्थात् प्रकृति—प्रत्ययं, पद—पदार्थ, शब्दशक्तिपूर्वकिनरूपणकरतेहैं,तोमानो ऐसालगताहैजैसेदर्शनशास्त्र के प्रतिव्याकरणकाकोईउपकारसाहोगयाहो।उदाहरणस्वरूप—परमलघुमंजूषा (पृ0 40)में उद्धरित'तत्त्वमिस'महावाक्य (छा०उ०, 6/16/3)जिसका लक्षणा शक्ति के द्वाराबड़ाहीसुन्दरिववेचनकरलिखागया—'तत्त्वमिस' इसीजीवऔरब्रह्मका एक्य बोधकवाक्य में 'तत्' पद सर्वज्ञत्वकाऔर 'त्वं' पद अल्पज्ञत्वकाजबबोधकहै।तबदोनों की एकतािकसप्रकारहोसकतीहै? इसिलए एकता के लिए सर्वज्ञत्व—अल्पज्ञत्वकात्यागहैऔर शुद्ध चैतन्य कापरिग्रहहैइसिलए अमेदान्वयहोताहै।अतः यह सिद्ध होताहैकिजहदजहल्लक्षणा 'जोिकव्याकरण शब्द शक्तिका एक भेदहैं', के द्वाराही यह महावाक्यार्थबोध लक्ष्य (अखण्डचैतन्य स्वरूप परब्रह्म) ग्रहणकरपाए हैं।"

#### व्याकरणशास्त्रस्य काव्यशास्त्रे प्रभावः

# (ध्वन्यालोकस्य विशेष संदर्भ)

डाॅ वैभव वसंत कान्हे, सहायक प्राध्यापक, शासकीय संस्कृत महाविद्यालय, रायपुर (छ ग)

ध्वन्यालोकः प्रमुखः काव्यशास्त्रीयग्रन्थः अस्ति। शंसनात् शास्त्रम् इति परिभाषानुसारेण काव्यशास्त्रः कथ्यते ।काव्यस्यः मुख्य प्रयोजनं सद्यः परनिवृतिः (रसास्वादनम्)अस्ति। ध्वन्यालोकग्रंथे आनंदवर्धनाचार्येण ध्वनि सिद्धांतस्य स्थापना कृता। ध्वनि सिद्धांतस्य प्रेरणा ध्वनिकारेण वैयाकरणानां स्फोटसिद्धांतेन प्राप्ता। ध्वनिकारेण स्पष्टमेव स्त्रीकृतं यत् 'सूरिभिः कथितः ' शब्दे सूरिभिः अर्थात् विद्वद्धिः शब्दस्य अभिप्रायः वैयाकरणाः। वैयाकरणाः एव प्रथमे विद्वांसः सन्ति। व्याकरणशास्त्रमेव सर्वासां विद्यानां मूलमस्ति।

#### पाणिनीयव्याकरणे पारिभाषिकशब्दाः

महेशमणित्रिपाठी, शोधच्छात्र, राजशास्त्रविभागः, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयः, वाराणसी

व्याकरणसम्प्रदायाः सन्ति ।संस्कृतभाषायाः व्याकरणेषुमुख्यं संस्कृतभाषायांबहवः गाणिनिव्याकरणम् ।पाणिनेः पश्श्वात्तनाः सर्वेवैयाकरणाः पाणिनिपद्धतिम् अनुकुर्वन्ति।अतः संस्कृतव्याकरणेषुपाणिनिव्याकरणम् मेरुदण्डइवविराजते ।भगवतापाणिनिनास्वकीयायाम् अष्टाध्याय्यांबहवः गारिभाषिकषब्दाः प्रयुक्ताः ।पारिभाषिकः = परिभाषायाः आगतः, परिभाषाषब्दात् ठञ प्रत्यये सतिनिष्पन्नोभवति ष्वब्दोऽयम् ।आधुनिकसंकेतः परिभाषा, तयाचार्थबोधकंपदंपारिभाषिकम् । शास्त्रकारादिसंकेतिनदीवृदयादिपदम् डति शक्तिवादेगदाधरभट्टाचार्यः।यद्यपि अष्टाध्याय्यांपरिभाषाषब्दप्रयोगः न दृष्यते ।पाणिनिस्तुअष्टाध्याय्यांपरिभाषासूत्राणां निर्माणम् अकार्षीत् । तत्र परिभाषायाः स्वरुपम्-अनियमेनियमकारिणीपरिभाषाइति रूपेणवर्तते। सर्वेषु शास्त्रेषुस्वसिद्धान्तज्ञापनाय तत्तच्छास्त्रसम्बन्धिविषिष्टार्थबोधकाः शब्दाः पारिभाषिकषब्दत्वेनप्रसिद्धाः सन्ति । एतादृषाः पारिभाषिकषब्दाः एव व्याकरणषास्त्रे व्याकरणसंज्ञाइत्यभिधीयन्ते।तस्मात् व्याकरणषास्त्रे संज्ञाइतिपदेन द्योत्यं यत् तद् पारिभाषिकशब्दाभिधेयम् ।पाणिनिनापारिभाषिकषब्दानांविषिष्टवर्गीकरणं न कृतम् ।व्याकरणेपारिभाषिकषब्दाः शब्दसंज्ञा, अर्थसंज्ञाइत्यादिरूपेणविभक्ताः दृष्यन्ते।तत्र शब्दसंज्ञासुवृद्धिः, गुणः, संयोगः, अनुनासिकः,

सवर्णम, प्रगृह्मम्, इत्, नदी, टि, घु, इत्यादयः सन्ति ।अर्थसंज्ञायांविभाषा, लोपः, कारकम्, कर्ता, व करण, इत्यादयः भवन्ति । धर्मसंज्ञायांउदात्त—अनुदात्तस्वरितादीनिसन्ति ।विभिन्नाः आच विविधरीत्यापारिभाषिकशब्दानांवर्गीकरणंकुर्वन्ति । केचनमते—

- 1. स्वव्याख्यानपदानि । यथालोपः, ह्रस्वः, दीर्घः, सर्वनामङ्त्यादीनि
- 2. शास्त्रप्रसिद्धानिकिन्तुप्रक्रियादषायांभिन्नार्थकानि। यथा नदी, वृद्धयादीनि
- 3. कृत्रिमपदानि। यथाटि, घुइत्यादीनि। पारिभाषिकषब्दानाम् अयंविभागः वर्तते।

केचनअन्वर्थकपारिभाषिकषब्दाः, अनन्वर्थकपारिभाषिकषब्दाः इति रूपेणविभागंकुर्वन्ति। शोधप्रपत्रे समेषांपारिभाषिकषब्दविभागानांसप्रपञ्चं निरूपणंवर्तते।

# लीलाभोजराजमिति नाटके पाणिनीयशब्दानुशासनशास्त्रेण— शब्दवाक्यगतयोः परिष्कारसन्दर्भः

तेज प्रकाश, असिस्टेंट प्रोफेसर, राजकीय डिग्री कालेज, नौगढ़, चन्दौली।

सुविदितमेतद्यद् परसहस्त्रवर्षादपि संसरन्त्यां गीर्वाणवाण्यां नाल्पमपिदोषं समागता तस्याका पाणिनीयशब्दानुशासनशास्त्रीयनिकषे भाषाया अस्याः शब्दानां वाक्यानाञ्च संग्रन्थनं विद्यते। यत् भाषायाः परिमार्जकं शास्त्रं व्याकरणमेव,

## तद्द्वारमपवर्गस्य वाड्मलानां चिकित्सितम् पवित्रं सर्वविद्यानामधिविद्यं प्रकाशते।

अधुनातनं संस्कृतसाहित्यमि पाणिनीयशब्दानुशासनशास्त्रमाश्रित्य रचनाधर्मितामग्रेविद्यते ।आधुनिके युगे गीर्वाणवाण्यां नूतनसाहित्यनिर्माणाय प्रसिद्धेषु कविषु त्रिवेणीकविरूपेण प्रतिः आचार्यअभिराजराजेन्द्रमिश्रः महत्त्वपूर्णं स्थानं भजते । कविरयं कथा—नाटक— काव्यानाञ्च विपुलसाहि निर्माणं कृत्वा आधुनिकं संस्कृतसाहित्यं समृद्धङ्कृतः । कवरेस्य पञ्चाङ्कीयं लीलाभोजराजमितिनाः आधुनिकनाटकाकाशे नक्षत्रमिव सुशोभते । नाटकेऽस्मिन् आचार्यराजेन्द्रमिस्वसंस्कृतज्ञान—पाणिनीयशब्दानुशासन शास्त्रज्ञानस्यच समुचितं प्रयोगं विदधता प्रंसगानुकूलानां शब्द पद्यनाञ्च समुचितः सन्निवेशः कृतः । सकर्मकमकर्मकत्वप्रयोग—समासिकशब्दप्रयोग—लिङ्गविद्यस्त्रीप्रत्ययप्रयोग—कृत्तिद्वितान्तप्रयोग—कारकप्रयोगादीनां विषयाणां समुचिता स्थितिः नाटकस्य कथा-परिनिष्ठितं सुलितज्ञ्च करोति यथा द्रष्टव्यमिदं श्लोकंम्—

आकाश्मीरभुवस्त्रिवेन्द्रमपुरं यावन्नवानिर्मितिं यन्नाम्नाप्रथतेऽभिराजयुगिनी सम्प्रत्यहोसंस्कृते सोऽयं स्फीतयशास्त्रिवेणिककविः कर्ताऽभिराजोऽस्यस— न्मैत्रीनन्दनपारिजातविटपीराजेन्द्रमिश्रोऽनघः।।

शोधपत्रेऽस्मिन्नेतेषां विषयाणां विस्तृतं वर्णनं भविष्यति।

# पुराणगतव्युत्पत्तयः पाणिनिव्याकरणञ्च

डॉ. तोयनिधि वैष्णवः,व्याकरणविभागाध्यक्षः, शासकीय संस्कृत महाविद्यालयः, रायपुरम् (छ.ग.)

अर्थावबोधः शब्दानाम् नास्ति व्याकरणादृते। सर्वार्थानां व्याकरणाद् वैयाकरण उच्यते।

गोविन्दः-युगे युगे प्रनष्टांगां विष्णोविन्दसि तत्त्वतः।

गोविन्देति ततोनाम्ना प्रोच्यते ऋषिभिस्तथा।। मत्स्य पु. २४७/४३ ४४

नेषादः

निषीदेत्यब्रुवंस्तात स निषादस्ततो ऽभवत् । तस्य वंशास्तु नैषादा गिरिकाननगोचराः। भा.पु. ४/१४/४४

वे.पु. १/१३/३३-३७, गरू.पु. १/५/६, पद्म.पु. २/२८/४०-४४, ब्रम्हा.पु. १/२/३६/१४२, ब्रम्ह.पु. ४/४५

गीवः- **ज** 

जीर्यते जन्मकालाद् यत्तस्माज्जीव इति स्मृतः। जन्यते तन्यते पाशैर्जीवशब्दार्थ एव हि शिव पु. १/१६/६८-१००

गणः-

प्राणः प्राणयते प्राणं विसर्गात् पूरणं प्रति। नित्यमापूरयत्येष प्राणिनामुरसि स्थितः। प्राणं कुरूते यस्मात्तस्मात् प्राणः प्रकीर्तितः।।

अग्नि. पु. २१४/६.८

इत्याद्याः व्युत्पतिपरकवचनानाम् परिज्ञानाय पाणिनिव्याकरणदृष्ट्यापिविचारः आवश्यकः र्तते।। तत्र का प्रकृतिः कः प्रत्ययश्च कोऽत्र विकारः इति रीत्या – पौराणिक निर्वचनानाम् इगित सुकरामेवेति एवमेवामिप्रायम् संलक्ष्य निबन्धेऽस्मिन् विचार्यते। मदीयशोधसड़कलने ताधिकाः निर्वचनपरकश्लोकाः सन्ति। अनेन पाणिनिव्याकरणपरक परि शीलनेन गंप्राप्तपौरणणिकनिर्वचनानाम् अथबोधाय व्याकरणशास्त्रस्य औपकार्यमसंदिग्धं भवतीति।

#### शास्त्र संरक्षणमेंव्याकरण शास्त्र की उपादेयता

#### कु0प्रियंका सिंह, शोधच्छात्रा ,संस्कृतविभाग,कलासंकाय का0 हि0 वि0 वि0,वाराणसी

साहित्य देश,कालऔरसमाजकादर्पणहोताहैइसलिए इसे 'लो शब्दसेअभिहितिकयागयाहै।सन्देहनिवारक शास्त्र की संज्ञाव्याकरणशास्त्र कोप्राप्तहै।इ शब्दकोपरिभाषितकरतेहुए परिभाषेन्दुशेखरमेंकहागयाहैकि—

# लक्ष्यधार्मिकसाधुत्वप्रकारकाप्रमाण्यज्ञानाम्। नास्कन्दितबोधजनकत्वं शास्त्रत्वम्।।

यहाँ लक्ष्य शब्दकाअर्थसाधु शब्दअर्थात् प्रमाणिकज्ञानकोकहागयाहै।मोहसेजो रक्षाकरेउसे शास्त्र सेबतायागयाहै।पुराण ,न्यायशास्त्र,मीमांशाशास्त्र,धर्मशास्त्र, चारोंवेद, एवं षडङ्ग वेदाङ्गों कोभी श्र्शब्दसेबतायागयाहै—

# पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः। वेदाः स्थानानिविद्यानां धर्मस्य चतुर्दश।।

शास्त्र संरक्षणमेंव्याकरण शास्त्र की अत्यन्तगाौरवमयीस्थानहै ।जैसाकिवेदोंकोअपी कहाजाताहैइसवैदिकराशिकोसंरक्षित एवंसंविधितकरनेकागुरुतरभारव्याकरण शास्त्र उपरहीटिकाहुआजान पङता हैकहाभीकहाहै—

#### 'रक्षार्थवेदानामध्येयंव्याकरणम्।'

ठतनाहीनहींमहाभाष्य पश्पशाहिक एवंप्रदीपटीकामेंतो यहाँ तककहागयाहैकिवेद अध् करनेवालेपरम्परयाव्याकरणशास्त्र का अध्ययन आदर के साँथकरतेहैं—

# वेदरक्षापिनैतस्मादृतेऽध्येतृपरम्परया। सम्प्रदायाऽनुवृत्तेश्चेद् वेदस्तेनैव रक्ष्यते।। प्रतिशाख्ये विरोधे च बाध्यतेव्याक्रियाचरम्।।

उपर्युक्तसंक्षिप्तविश्लेषणसेस्पष्टहैकि शास्त्र संरक्षणमेंव्याकरणकास्थानसर्वोपरिहैं।प्रस्तुत शोधपत्र माध्यम सेइस शीर्षकपरविस्तारपूर्वक पत्र प्रस्तुतिकयाजायेगा।

#### ध्वन्यात्मकशब्दनिरुपणम्

प्रकृतिः, शोधछात्रा, कन्यागुरुकुलपरिसर, देहरादून, उत्तराखण्ड,

मानवोऽयं स्वाभाविकरूपेण हि सामाजिक इति निर्वावादमेव। न चायं समाजमन् पुरुषार्थचतुष्ट्म (धर्मार्थकाममोक्षाः) अधिगन्तुं शक्नोति। अत एवोपदिशति भगवान् वेदः —

"संगच्छध्वं संवदध्वं सं वो मनांसि जानताम्" इति।ऋग्वेद - 8.8.2

समाजं सेवमानस्यास्य मनुजस्य शब्दादृते न किमपि व्यवहारजातं सम्ब यद्यप्यक्षिनिकोचपाणिविहारादिभिः केचन सामान्य—व्यवहाराः कर्तुं शक्यन्ते, परं न तत्र स निःसंशयञ्च भवति। अतो कि कथितं निर्वचन भासकेन मुनिना यास्केन —

'अणीयस्त्वाच्च शब्देन संज्ञाकरणं व्यवहारार्थं लोके।।" निरुक्तम् — 1—2, पृष्ठ—7 इति। भणितवान् भगवान् भाष्यकारः पतञ्जलिरपि —

'अर्थगत्यंर्थः शब्दप्रयोगः। अर्थं प्रत्याययिष्यामीति शब्दः प्रयुज्यते'' महाभाष्यम् — 3.1.7 इति। काव्यादर्शञचोपदिशन्नाह पदलालित्यलोलुपो दण्डी आचार्यः।

> इदमन्धं तमः कृत्स्नं जायेत भुवनत्रयम्। यदि शब्दाह्मयं ज्योतिरासंसारं न दीप्यते।। काव्यादर्श – 1–4

अर्थात् यद्यस्मिन् संसारे शब्दरूपात्मिकं ज्योतिर्न भवेत्, त्रयोऽपि लोका अज्ञानतमसाछिन्ना भवेयुः। सत्येतस्मिन् मानवानां कोऽपि व्यवहारो न सम्पद्येतेति।

वन्यात्मकशब्दनिरुपणम्

को नाम ध्वनिरित्याकांक्षायामुच्यते — ध्वनिर्नाम सा भौतिकी ऊर्जा यया समस्तभूतानां अवणेन्द्रियाणि कृत्रिमयान्त्रिकश्रवणेन्द्रियाणि च प्रभावितानि भवन्ति। स च ध्वनिः श्रवणेन्द्रियं कथं सञ्चचरतीति द्विधा विचार्यते। किम् ध्वन्युत्पादकात् लघवः लघुतराश्च कणाः निर्गत्य श्रोतपटहमभिहत्य विमुत्पादयन्ति? किं वा ध्वन्युत्पादकरवस्तूनि कम्पनेन वायौ तरङ्गाः श्रोतपटहमभिहत्य वीचितरङ्गन्यायेन ध्वनिमनुभावयन्ति? तत्र द्वितीयो ऽनुमानः श्रेयस्तरः यान्त्रिकप्रत्यक्षत्वात्, सर्वदोषरितत्वात्, प्राच्यपौरस्त्यविद्वज्जनस्वीकृतत्वाच्च। प्राच्यास्तु पूर्वत एव वीचितरङ्गन्यायेन ध्वनिश्रवणं कूर्वन्ति।

# पाणिनीयस्यव्याकरणस्यअध्ययनसमयेप्राचीनपरम्परायाःमहत्तवम् जहोरूको आन्द्रिय

आधुनिके यूगे बहवः भारतीयाः चिन्तयन्ति यत् तेषां भारतदेशस्य प्राचीनपरम्परायाम् कोऽपि लाभः नास्ति। अतः किमर्थं संस्कृतिः जातव्या। अअस्मिन् विषये निश्चयेन वक्तुम् शक्यते यत् भाविष्याकाले न केवलं भारतदेशस्य, परन्तु सम्पूर्णस्य जगतः विज्ञानविस्तरः संसकृतेः अनुशिलनं विना भवितुं नार्हति। एतस्याः संसकृतेः मूलाधारः संस्कृतभाषा अस्ति। यथा कदाचित् यूरोप्-देशेषु मेटिन्-भाषा सा एव भाषा आसीत्, यया विज्ञानस्य विस्तरः जातः, यतो हि तस्यां भाषायां शिष्टाः जेनाः सम्भाषाणं कृतवन्तः, तथापि संस्कृतभाषा प्राचीनकाले भारतस्य संबन्ध-भाषा अभवत्।संस्कृतभाषायास्तु मूलाः वेदारेव। वेदेषु षट् अङ्गानि विद्यन्ते, येषु व्याकरणम् प्रमुखम् वेदस्य मुखं व्याकरणं स्मृतम् "।केनचित् उक्तम् आसीत् यत् संस्कृतं राजप्रासादम् इव भवति, पेस्मिन् भूयीष्ठाः प्रकोष्ठाः सन्ति, अर्थात् विभिन्नानि विज्ञानक्षेत्राणि, व्याकरणं तु अस्य प्रासादस्य ्वारस्य कुञ्चिका अस्ति। यतः व्याकरणं सम्यकृतया ज्ञात्वा मनुषयः सरलरूपेण अन्यान् विषयान् ज्योतिषं, दर्शनं, साहित्यं, इत्यादीन् – अधिगन्तुम् शक्नोति।सर्वेषु व्याकरणेषु (न केवलं मंस्कृतभषायाः अपि च अन्यासां भाषाणां) पाणिनीयं व्याकरणं सर्वोत्कृष्टं भवति इति सर्वस्मिन् नेगति विद्वांसः स्विक्वंन्ति। प्रो मोनियर् विलियम्स उक्तवान् यत् –"पाणिनीयं व्याकरणं मानवमस्तिष्कस्य प्रतिभायाश्चं आश्चर्यतमम उदाहरणं

।एतस्मात्कारणातसंस्कृतंभाषायाःप्रयोगःसङ्गणकविधिलेखनप्रक्रियायांभवति,

भन्यासांभाषाणांप्रयोगः अस्मिन्क्षेत्रेभवितुंनार्हति,

प्तोहिताःतथैववैज्ञानिक्यःनसन्ति।सर्वेशब्दाःयेसंस्कृतभाषायांभवन्ति,

केकेप्रत्य

पाणिनेःसूत्रैःविधीयन्ते।शब्दम्अवलोक्यवयंनकेवलंवक्तुंशक्नुमःअत्रकाप्राकृतिः, अपिचकथंअत्ररूपसिद्धिःभवति,

केषांसूत्राणाम्अत्रकार्याणिप्रचलन्ति।अस्यव्याकरणस्यअन्याविशिष्टताअस्ति, यत्एतस्मिन्बह्निसूत्राणिसन्ति,

यानिद्वाराभूयिष्ठानांनूतनानांशब्दानांविधानंशक्यते।अतःसंस्कृतेःअन्यास्याःभाषायाःशब्दाःनअनुवर्तन्तं केचनवैदेशिकाःविद्वांसःअभिप्रयन्तियत्संस्कृतस्यपाठनर्थंप्राचीनपरम्पराअनावश्यकी,

तेषामंमतेयथाअन्याःभाषाःपठनीयाः, तथैवसंस्कृतंपठनीयम्।सामन्यानभाषाशास्त्रास्यनियमान्अनुसृ परन्तुतन्मतंसमीचीनंनास्तिइतिअहंकानिचनवर्षाणिसंस्कृतपरम्परायांपिठत्वाचिन्तयामि।मममतेप्रसिद् स्यअमेरिकदेशीयस्यजोर्जकर्दोनस्यअभिप्रयःयुक्तःभवतियत्पाणिनीयस्यव्याकरणस्यपाठःपरम्परांद्वार र्तव्यः।सिद्धान्तकौमुदि, महाभाष्यं, परिभषेन्दुशेर

इत्यादयःग्रन्थाःअवश्यमेवसावाधानेनपठनीयाः।अन्यथाछात्रस्यसंस्कृतभाषायाःसम्पूर्णम्अवबोधनंकदार् त्नभविष्यति।अस्मिन्एवविषयेअहंस्वानुभावम्आधारीकृत्यअग्रेएतस्मिन्तेखेचर्चांकरिष्यामि।

#### छन्द और भाव

डॉ० श्वेताचौधरी,पी० डी० एफस्कालर, संगीत एवंमंचकलासंकाय, नृत्य विभाग,काशीहिन्दूविश्वविद्याल पाणीनी के व्याकरण शास्त्र मेंछन्दकाअपना महत्वहैऔरइसीप्रकारछन्दकामहत्वहमेंसंगीतशास्त्र मेंभी देखनेकोमिलताहै।व्यवहारिकदृष्टि से छन्द के मर्यादितप्रक्रमकानामहै, जहाँ छन्दहोताहैवहीमर्यादाआजातीहै।संगीतशास्त्र मेंविभिन्तरागों नियतमात्रायेंसंस्कृत के छन्दोबद्ध पद्यों के मर्यादितवर्णविन्यास के आश्रय समन्वितहोकरअलौकिकआह्लादप्रदानकरतीहै।

#### " छन्दयतिप्रीणातिरोचतेइतिछन्दः "

इसप्रकारहम कह सकतेहैंकिजिस वाणी कोसुनतेहीमनआहलादितहोजाताहैवह द छन्दहै।छन्द, श्रोताऔरवक्ता के मध्य मेंप्रभावशालीसेतु के रूपमेंकार्यकरतीहै।छन्दवहलयात नियमिततथाअर्थपूर्ण वाणी है, जिसमेंआबद्ध होकरकोई वाणी का रूप धारणकरलेताहै।साथही यह के सहीभावोंकोसंप्रषितकरनेमेसहायकहोताहै।और यह गुणनृत्य के भीआवश्यक है।इसप्रकारछन्दऔरभावाभिव्यक्तिकापरस्पर घनिष्ठसम्बन्ध है।जबछन्दों के द्वारा द काअलंकरणहोताहैतबभावमुखरित ध्वनि एक भाषाकास्त धारणकरतीहै।व्याकरणसिद्धान्तकोआधारमानकरमेदिनीतथाअमरकोषकार ने पद्य औरछन्दको एक द के पर्यायवाची शब्द रूपमेंग्रहणिकयाहै।भारतीय नृत्य मेंनर्तकअपनेभावोंकोदर्शकतकसम्प्रेषितकरने के इन्हीपद्योंकासहारालेताहै।

### ध्वनि के स्वरूपनिर्धारणमेंपाणिनीय व्याकरण की उपादेयता

सुजाता यादव,शोधच्छात्रावैदिकदर्शनविभाग,सं. वि. ध. वि. संकायकाशीहिन्दूविश्वविद्यालय

किसीभीभाषा के ज्ञान के लिये उस भाषा के व्याकरणकाज्ञानहोनाअत्यन्तआवह होताहै।सभीविद्याओंकामूलव्याकरणशास्त्र हीहैजैसाकिमहावैयाकरणभर्तृहरिनेंकहाहै— उपासनीयं यत्नेन शास्त्रं व्याकरणंमहत्।

#### प्रदीपभूतंसर्वासांविद्यानां यदवस्थ्तम्।।

संस्कृतभाषामेंपाणिनिव्याकरणलौकिक एवंवैदिक शास्त्रोंकासमीकरणहै।वस्तृतः संस्कृतकोसंस्कृतभाषाबनानेकाश्रेय इसीकोजाताहै।साहित्य शास्त्र ध्वनि–सिद्धान्तपरबहुतचिन्तनिकयागयाहै।परन्तु यह चिन्तन यथाकथंचित् प्रवृतिकल्पनामात्र परआधारितनहींहै ।इसकेमूलमेंप्राचीनवैयाकरणों की उक्तिविद्यमानहै ।स्त्रीलिंगमें'ध्वन' धातुमें'ई'प्रत्यय की योजनासे'ध्वनिः' शब्दनिष्पन्नहोताहै ।वैयाकरणोंनेंजिसकाआशय श्रूयमाणवर्णों मेंप्रस्तुतिकयाहै।'ध्वनि' शब्द की निष्पत्ति के अनुसारनिम्नप्रकारसेइसकी योजना की जातीहै—**1.ध्वनतीति**  थवन्यतइति ध्वनिः अध्वननं ध्वनिः ।वैयाकरणों की इस ध्वनिकाआधार 'स्फोटवाद' है।स्फोटऔर ध्वनिमेंप्रथमव्यंग्य हैऔरदूसराव्यंजकहै।तात्पर्य यह रूपशब्दअभिव्यक्तहोताहैऔरअभिव्यक्तरफोट रूप शब्दसेअर्थकाज्ञानहोताहै।पाणिनि के अष्टाध्यायीमें एक सूत्र प्राप्तहोताहै—**'अवङ् स्फोटायनस्य'(6,1,123)**यहां एक स्फोटायननामकआचार्यकाउल्लेख हैजिन्होनेंसर्वप्रथम 'स्फोट' शब्दकाउल्लेख किया।नादअर्थात् श्रूयमाणवर्णस्फोट के अभिव्यंजकहोतेहैंजिन्हे ध्वनि' कहतेहैं। ध्वि नही कमशः मेंप्रकाशितकरताहै ।भर्तृहरिकहतेहैं—**प्रत्ययैरनुपाक्ष्येयैर्ग्रहणानुगुणैस्तथा ।ध्वनिप्रकाशिते** शब्देस्वरूपमवधार्यते ।।(वाक्पदीय—1,84)इसीस्फोटऔर ध्वनि शब्दअर्थकोहीकाव्य–सिद्धान्तमें 'ध्वनि'शब्दसेअभिहितकियागयाहै ।जिसकास्वरूपज्ञानहमेंपाणिनीय व्याकरणतथाव्याकरण शास्त्र के अध्ययन के बिनानहींहोसकता।अतः पाणिनीय व्याकरणकोध्वनिसिद्धान्तकाउपकारककहाजासकताहै।

# उदात्तादिस्वरानुशासनेपाणिनेर्वैज्ञानिकीपरिदृष्टिः

#### सूर्यमणिभण्डारी (व्याकरणविभागः), श्रीलालबहादुरशास्त्रीीराष्टियसंस्कृतविद्यापीठम्, नवदेहली

पाणिनीयव्याकरणशास्त्रांलौककवैदिकशब्दानुशासकत्वेनसर्वव्याकरणप्रभृतितन्त्रोषुमूर्ध्निस्थितंवरीवृत्य ते । इदं च शास्त्रां न केवलंप्रकृतिप्रत्ययविभागकल्पनयाक्रियाकारकादिसम्बन्धेन वा शब्दानुशासकम् , च तेषांप्रकृतिप्रत्ययादिनामुदात्तादिस्वरव्यवस्थापनेनापिसकलशब्दानुशासकमिति । भूत्रारचनाशैली , सूत्रााणामानुपूर्वी च वैज्ञानिकपरिदृष्ट्या गणितीयप(त्या चात्यन्तश्रेष् इतिसर्वैरपिपरीक्षितम् नास्ति तत्रा विप्रतिपत्तिः ,िक× च तद्वदेवस्वरविषये(पितेषांयत् गभीरंचिन्तनं ोत्त्वत्यन्तंवैशिष्ट्यमवधरकमिति । तत्रा हिसूत्राकारःपाणिनिः वैदिकशब्दानामथ भौकिकशब्दानामुदात्तादिस्वरव्यवस्थापनाय यथासूत्रासंरचनां, प्रत्यययेष्वनुबन्धनेर्देश× चाकरोत् तावेवास्य गणिनेः कौशल्यस्य ज्ञापकाविति। तद्यथा—सर्वप्रत्ययेषुकित्,चित् ४ि ात् तित्, नित्, त्यादिभिरनुबन्धनिर्देशः, समस्तपदेष्वपि यः यस्वीयशास्त्रीयव्यवहारे[पिसूत्राविभाजकत्वेन**स्वरितेनाध्कारः**इत्यादिस्वरनिर्देशः, प्रकलधतूनामपि**अनुदात्तघितआत्मनेपदम्**इत्यनेनस्वरद्वारेणैवविभागश्चेदंज्ञापकम् ोथाकृदन्तशब्दानांपरस्परपार्थक्यबोधय—**तव्यत्तव्यानीयरः**इत्यत्रा यत् तित्करणम्,तथातृच् ,तृन्,अप् भच्,घुरच् ,यत् , घ×् , क्तिन् इत्यादिप्रत्ययेषुयथानुबन्धनिर्देशः । तथा ति(तशब्दानां प्रार्थक्याय ।(तप्रत्ययेषुच्पफ×्,पफक् , तसिल् एवंसपन्नपर्यायेव्यन् प्रत्ययः , अपत्यार्थबोधे च व्यत् प्रत्ययः। गतुरर्थिकार्थबोधय अ×ा प्रत्ययः । सामन्यापत्यार्थबोधय च अण् प्रत्ययः । एवंसमस्तपदपार्थक्याय र्वपदप्रकृतिस्वरः , अन्तोदात्तादिस्वरनिदेर्शश्चयथानिर्धरितः। एवंसमस्तपाणिनीयव्याकरणेस्व

केकेप्रत्य

पाणिनेःसूत्रैःविधीयन्ते।शब्दम्अवलोक्यवयंनकेवलंवक्तुंशक्नुमःअत्रकाप्राकृतिः, अपिचकथंअत्ररूपसिद्धिःभवति,

केषांसूत्राणाम् अत्रकार्याणिप्रचलन्ति। अस्यव्याकरणस्यअन्याविशिष्टता अस्ति, यत्एतस्मिन्बहनिसूत्राणिसन्ति,

यानिद्वाराभूयिष्ठानांनूतनानांशब्दानांविधानंशक्यते।अतःसंस्कृतेःअन्यास्याःभाषायाःशब्दाःनअनुवर्तन्त केचनवैदेशिकाःविद्वांसःअभिप्रयन्तियत्संस्कृतस्यपाठनर्थंप्राचीनपरम्पराअनावश्यकी,

तेषामंमतेयथाअन्याःभाषाःपठनीयाः, तथैवसंस्कृतंपठनीयम्।सामन्यानभाषाशास्त्रास्यनियमान्अनुद् परन्तुतन्मतंसमीचीनंनास्तिइतिअहंकानिचनवर्षाणिसंस्कृतपरम्परायांपिठत्वाचिन्तयामि।मममतेप्रसिद् स्यअमेरिकदेशीयस्यजोर्जकर्दोनस्यअभिप्रयःयुक्तःभवतियत्पाणिनीयस्यव्याकरणस्यपाठःपरम्पराद्वार र्तव्यः।सिद्धान्तकौमुदि, महाभाष्यं, परिभषेन्दुशेर

इत्यादयःग्रन्थाःअवश्यमेवसावाधानेनपठनीयाः।अन्यथाछात्रस्यसंस्कृतभाषायाःसम्पूर्णम्अवबोधनंकदा त्नभविष्यति।अस्मिन्एवविषयेअहंस्वानुभावम्आधारीकृत्यअग्रेएतस्मिन्लेखेचर्चांकरिष्यामि।

#### छन्द और भाव

डॉ० श्वेताचौधरी,पी० डी० एफस्कालर, संगीत एवंमंचकलासंकाय, नृत्य विभाग,काशीहिन्दूविश्वविद्याल पाणीनी के व्याकरण शास्त्र मेंछन्दकाअपना महत्वहैऔरइसीप्रकारछन्दकामहत्वहमेंसंगीतशास्त्र मेंभी देखनेकोमिलताहै।व्यवहारिकदृष्टि से छन्द के मर्यादितप्रक्रमकानामहै, जहाँ छन्दहोताहैवहीमर्यादाआजातीहै।संगीतशास्त्र मेंविभिन्नरागों नियतमात्रायेंसंस्कृत के छन्दोबद्ध पद्यों के मर्यादितवर्णविन्यास के आश्रय समन्वितहोकरअलौकिकआहलादप्रदानकरतीहै।

#### " छन्दयतिप्रीणातिरोचतेइतिछन्दः "

इसप्रकारहम कह सकतेहैंकिजिस वाणी कोसुनतेहीमनआहलादितहोजाताहैवह र छन्दहै।छन्द, श्रोताऔरवक्ता के मध्य मेंप्रभावशालीसेतु के रूपमेंकार्यकरतीहै।छन्दवहलयाल नियमिततथाअर्थपूर्ण वाणी है, जिसमेंआबद्ध होकरकोई वाणी का रूप धारणकरलेताहै।साथही यह के सहीभावोंकोसंप्रषितकरनेमेसहायकहोताहै।और यह गुणनृत्य के भीआवश्यक है।इसप्रकारछन्दऔरभावाभिव्यक्तिकापरस्पर घनिष्ठसम्बन्ध है।जबछन्दों के द्वारा र काअलंकरणहोताहैतबभावमुखरित ध्वनि एक भाषाकास्ट धारणकरतीहै।व्याकरणसिद्धान्तकोआधारमानकरमेदिनीतथाअमरकोषकार ने पद्य औरछन्दको एक द के पर्यायवाची शब्द रूपमेंग्रहणिकयाहै।भारतीय नृत्य मेंनर्तकअपनेभावोंकोदर्शकतकसम्प्रेषितकरने के इन्हीपद्योंकासहारालेताहै।

# ध्वनि के स्वरूपनिर्धारणमेंपाणिनीय व्याकरण की उपादेयता

सुजाता यादव,शोधच्छात्रावैदिकदर्शनविमाग,सं. वि. ध. वि. संकायकाशीहिन्द्विश्वविद्यालय

किसीभीभाषा के ज्ञान के लिये उस भाषा के व्याकरणकाज्ञानहोनाअत्यन्तआवः होताहै।सभीविद्याओंकामूलव्याकरणशास्त्र हीहैजैसाकिमहावैयाकरणभर्तृहरिनेंकहाहै— उपासनीयं यत्नेन शास्त्रं व्याकरणंमहत्।

#### प्रदीपभूतंसर्वासांविद्यानां यदवस्थ्तिम्।।

व्याकरणकोध्वनिसिद्धान्तकाउपकारककहाजासकताहै।

संस्कृतभाषामेंपाणिनिव्याकरणलौकिक एवंवैदिक शास्त्रोंकासमीकरणहै।वस्तुतः संस्कृतकोसंस्कृतभाषाबनानेकाश्रेय इसीकोजाताहै ।साहित्य शास्त्र ध्वनि–सिद्धान्तपरबहृतचिन्तनकियागयाहै।परन्तु यह चिन्तन यथाकथंचित प्रवतिकल्पनामात्र परआधारितनहींहै ।इसकेमूलमेंप्राचीनवैयाकरणों की उक्तिविद्यमानहै ।स्त्रीलिंगमें ध्वन् धात्में ई प्रत्यय की योजनासे'ध्वनिः' शब्दनिष्पन्नहोताहै ।वैयाकरणोंनेंजिसकाआशय श्रूयमाणवर्णों मेंप्रस्तुतिकयाहै।'ध्वनि' शब्द की निष्पत्ति के अनुसारनिम्नप्रकारसेड्सकी योजना की जातीहै—**1.ध्वनतीति 2.ध्वन्यतङ्गति ध्वनिः 3.ध्वननं ध्वनिः**।वैयाकरणों की इस ध्वनिकाआधार 'स्फोटवाद' है।स्फोटऔर ध्वनिमेंप्रथमव्यंग्य हैऔरदूसराव्यंजकहै।तात्पर्य यह रूपशब्दअभिव्यक्तहोताहैऔरअभिव्यक्तस्फोट रूप शब्दसेअर्थकाज्ञानहोताहै।पाणिनि के अष्टाध्यायीमें एक सूत्र प्राप्तहोताहै—**'अवङ् स्फोटायनस्य'(६,1,123)**यहां एक स्फोटायननामकआचार्यकाउल्लेख हैजिन्होनेंसर्वप्रथम 'स्फोट' शब्दकाउल्लेख किया।नादअर्थात् श्रूयमाणवर्णस्फोट के अभिव्यंजकहोतेहैंजिन्हे ध्वनि' कहतेहैं। ध्वि नही कमशः मेंप्रकाशितकरताहै।भर्तृहरिकहतेहैं—प्रत्ययैरनुपाक्ष्येयैर्ग्रहणानुगुणैस्तथा।ध्वनिप्रकाशिते शब्देस्वरूपमवधार्यते । ।(वाक्पदीय—1,84)इसीस्फोटऔर ध्वनि शब्दअर्थकोहीकाव्य–सिद्धान्तमें 'ध्वनि'शब्दसेअभिहितकियागयाहै ।जिसकास्वरूपज्ञानहमेंपाणिनीय शास्त्र के अध्ययन के बिनानहींहोसकता।अतः व्याकरणतथाव्याकरण

# उदात्तादिस्वरानुशासनेपाणिनेर्वैज्ञानिकीपरिदृष्टिः

#### सूर्यमणिभण्डारी (व्याकरणविभागः), श्रीलालबहादुरशास्त्रीीराष्टियसंस्कृतविद्यापीठम्, नवदेहली

पाणिनीयव्याकरणशास्त्रांलौककवैदिकशब्दानुशासकत्वेनसर्वव्याकरणप्रभृतितन्त्रोषुमूर्ध्निस्थितंवरीवृत्य ते । इदं च शास्त्रां न केवलंप्रकृतिप्रत्ययविभागकल्पनयाक्रियाकारकादिसम्बन्धेन वा शब्दानुशासकम् , अपि च तेषांप्रकृतिप्रत्ययादिनामुदात्तादिस्वरव्यवस्थापनेनापिसकलशब्दानुशासकमिति भूत्रारचनाशैली , सूत्रााणामानुपूर्वी च वैज्ञानिकपरिदृष्ट्या गणितीयप(त्या चात्यन्तश्रेष् इतिसर्वैरपिपरीक्षितम् नास्ति तत्रा विप्रतिपत्तिः ,िक× च तद्वदेवस्वरविषये।िपतेषायत् गभीरंचिन्तनं ोत्त्वत्यन्तंवैशिष्ट्यमवधरकमिति । तत्रा हिसूत्राकारःपाणिनिः वैदिकशब्दानामथ च नौकिकशब्दानामुदात्तादिस्वरव्यवस्थापनाय यथासूत्रासंरचनां, प्रत्यययेष्वनुबन्धनिर्देश× चाकरोत् तावेवास्य गणिनेः कौशल्यस्य ज्ञापकाविति। तद्यथा—सर्वप्रत्ययेषुकित्,चित् ४ि ात् तित्, नित्, त्यादिभिरनुबन्धनिर्देशः, समस्तपदेष्वपि ग्रस्वीयशास्त्रीायव्यवहारे{पिसूत्राविभाजकत्वेन**स्वरितेनाध्कारः**इत्यादिस्वरनिर्देशः, प्रकलधतूनामपि**अनुदात्तघितआत्मनेपदम्**इत्यनेनस्वरद्वारेणैवविभागश्चेदंज्ञापकम् ाथाकृदन्तशब्दानांपरस्परपार्थक्यबोधय—**तव्यत्तव्यानीयरः**इत्यत्रा यत् तित्करणम्,तथातृच् ,तृन्,अप् भव्,घुरव् ,यत् , घ×् , क्तिन् इत्यादिप्रत्ययेषुयथानुबन्धनिर्देशः । तथा ति(तशब्दानां प्रार्थक्याय ।(तिप्रत्ययेषुच्पफ× १,पफक् , तिसल् एवंसपन्नपर्यायेव्यन् प्रत्ययः , अपत्यार्थबोधे च व्यत् प्रत्ययः। गातुरर्थिकार्थबोधय अ×ा प्रत्ययः । सामन्यापत्यार्थबोधय च अण् प्रत्ययः । एवंसमस्तपदपार्थक्याय र्विपदप्रकृतिस्वरः , अन्तोदात्तादिस्वरनिदेर्शश्चयथानिर्धरितः। एवंसमस्तपाणिनीयव्याकरणेस्व राणांचर्चयेदमवध्तुं शक्नुमः, यत् भाषाविज्ञानक्षेत्रोकियत् महत्वमुदात्तादिस्वराणांवर्तते । तथाचेदमिष्ट् शक्नुमः, यत् प्राचीनकाले न केवलं शास्त्रीयव्यवहारः , अथ च लोकव्यवहारोः रियुदात्तादिस्वरेणैवभविः इत्यिपञ्चायतेविशेषतस्तत्रा द्रष्टुं शक्तुमः, कर्तव्यम् । इत्यत्रा एकार्थविषये एव तव्यत्, अप्रत्ययौविहितौ । कि× च रूपंतुसमानाकारंभवित । एवंकर्ताइत्यत्रापि तद्वदेवसमानार्थेसमानरूपेतृन्, प्रत्ययौविहितौ । यद्यत्रा किमिपस्वरकृतंवैशिष्ट्यं न स्यात् तर्हिलाघवादेक एव प्रत्ययः स्यात् कि× चपाणिनिना न तथाकृतं । तस्मात् तित्रवरिनर्देशद्वाराप्रत्यद्वद्विध्यमेवास्यस्वरस्यदूरदर्शितांप्रकटीकरोति । इत्यादिविषयाणांव्यापकरूपेणोदाहरणप्रत्युदाहरणादि सहितापरिचर्चाममशोध्यत्रोभविष्यतीति ।

#### पाणिनीय व्याकरण - एक अध्ययन

कृपा शंकर,शोध छात्र, संस्कृत तथा प्राकृत भाषा विभाग, लखनऊ विश्वविद्यालय लखनऊ

व्याकरण शास्त्र की सुदीर्घ व श्रेष्ठ परम्परा में महर्षि पाणिनि का अवदान अविस्मरणीय महान् कार्यो व स्थापनों के लिए महान् व्यक्तियों व शक्तियों की ही आवश्यकता होती है। पाणिनि दिव्यकोटि की परम्परा के आचार्यो में आते है। यह दिव्यकोटि ऋषि, देव, पिटर आदि के में ऊपर की ओर विकसित हेती हुई ईश्वर व ब्रहातत्व या आम्मतत्व तक भी जाती है। भार परम्परा में वेद, वेदाङ्ग, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषद, धर्मशास्त्र, पुराण, इतिहास आदि प्रायः इसी कोटि के आचार्यो की परम्परा में ही उत्पन्न, विकसित व स्थित रहे है। व्याकरण शास्त्र, जो कि का मुख्य तथा मुख रूपी अङ्ग कहा जाता है, भी भारतीय मत में दिव्य परम्परासिद्ध ही माना है। महर्षि पाणिनि ने इसकी दिव्यता को अपनी अष्टाध्यायी के माध्यम से समस्त विश्व के सम्प्रकाशित किया है। इसके संरक्षण, संवर्धन के कार्य को कात्यायन, पतंजिल ने भी बढ़ाया है। प्रशोध पत्र में महर्षि पाणिनि की व्यक्तिगत दिव्यता व उनके दिव्य कार्य व्याकरण शास्त्र की दिव्य उपयोगिता को भी स्पष्ट करने का प्रयास किया गया हैं जिससे भारतीय व्याकरण शास्त्र श्रेष्ठ, दिव्य व सार्वजनीक परम्परा का दिम्दर्शन करवाया जा सके।

#### पाणिनी का व्याकरण शास्त्र

रूपा सिंह, शोधछात्रा, नृत्यविभाग,संगीत एवं कलासंकाय,काशीहिन्द्विश्वविद्यालय

भारतीय साहित्य में वेद एक निर्विवाद प्राचीनतम वाङ्मय है। वैदिक विचारधारा के अनु वेद अपौरुषेय (पुरुष द्वारा अनिर्मित) एवं समस्त भाषाओं तथा व्यवहारों के स्त्रोत है। शास्त्राचार्य म् पाणिनी ने भी वाङ्मय को चार वर्गों में (कृत, प्रोक्त, दृष्ट, आम्नात) विभाजित करते हुए वेदों की वर्ग में गण्ना की है—'दृष्ट साम' जहाँ तक इनके मान्यता का प्रश्न है। समस्त भारतीय आहि दार्शनिक वेदों के प्रामाण्य के आगे नतमस्तक है। वेद एक ऐसा अनादि स्त्रोत है जिससे सभी प्रकि धार्मिक, सामाजिक और सांस्कृतिक धराएँ प्रवाहित होती हैं।

# वार्तिक-प्रवचन-शैली का पाणिनि से पूर्ववर्तित्व

अनामिका देवी, शोधच्छात्रा — संस्कृत विभाग, शासकीय के. आर. जी पी. जी., महाविद्यालय ग्वालियर म

प्रायः देखा गया है कि वार्तिकों को स्थिति प्राचीन काल से चली आ उही है। उस स्थि यह प्रष्न उठना स्वाभाविक है कि वार्तिक किसे कहते हैं ?पराषर उपपुराण में कहा गया है कि (हैं कथित, (अनुक्त) अकीथत, (दुरूक्त) अषुद्ध, इनके ऊपर विचार करने वाले ग्रन्थ को वार्तिक हैं है।भाष्यकार के मत से—व्याख्यान, अन्वाख्यान, अक्रियमाण विधान एवं क्रियमाण प्रत्याख्यानात्मक वचन वार्तिक है।भाष्य में उद्धृत भारद्वाजीय वार्तिकों का सम्बन्ध पाणिनि द्वारा स्मृत भार द्वाजीय व्याकरण से हो तो यह कहा जा सकता है कि सूत्र पाठ पर वार्तिक—प्रवचन की षैली प्राचीन काल से चली आ रही थी।प्रायः अब तक पाष्वात्य एवं पौरस्त्य विद्वानों का यही विचार रहा है कि पाणिनि से पूर्व वार्तिकों के द्वारा प्रवचन का अस्तित्व नहीं था, पर अभी कुछ ऐसे प्रमाण उपलब्ध हुए हैं जिनके आधार पर हम यह कह सकते हैं कि पाणिनि से पूर्व भी वार्त्तिक—प्रवचन शैली थी।पतंजिल महाभाष्य में कितपय ऐसे संकेत उपलब्ध होते हैं, जिनसे यह प्रतीत होता है कि वार्तिक शैली पाणिनि से पाचीन है। पाणिनि के सूत्र "न कोपधाया" (पा. 613137) का व्याख्यान करते हुए पतंजिल ने इस सूत्र के प्रतिषेध के देष का विस्तार कितना है इस पर विचार किया —

## किमिदमेवमाद्यनुकणमाद्यस्य योगस्य विषय आहोस्वित् पुंवद्भाव मात्रस्यं।

अर्थात यह पाणिनि का सूत्र आद्यस्य पाणिनि पठित सूत्रत्रय<sup>2</sup> का प्रतिषेध करता है या वुंवद्भावमात्रस्य =औपसंख्यानिक³ (वार्तिक) एवं पाणिनि पठित सूत्रत्रय का, अर्थात जिस किसी से भी वाप पुंवद्भाव का प्रतिषेध करता है। उभय पक्षों में दोष देकर सिद्धान्त निष्चित किया गया है कि 3/3/37 तो पुंवद्भाव मात्र का प्रतिषेध करता है, और आगे का प्रतिषेध प्रकरण तीन सूत्रों 3/3/34—36 से प्राप्त पुंवद्भाव का ही प्रतिषेध करता है। यदि ऐसा नहीं करेंगे तो विलेपिकाया वर्म्य यहाँ 6/3/35 के वार्त्तिक भस्याढ़ र्ि से पुंवद्भाव हो जाना चाहिए, पर यह इष्ट नहीं है, अतः अ/3/37 औपसंख्यानिक पुंवद्भाव का भी प्रतिषेध करता है। इससे स्पष्ट है कि 6/3/35 में कहे समाढ़े विद्वित ठक्छसोष्य ये वार्त्तिक निष्चित ही न कोपधायाः—सूत्रा निर्माण से पूर्व थे, और इन वार्तिकों को ध्यान में रखकर ही प्रतिषेध—विधान सूत्र में किया गया है। भाष्य में श्लोक वार्तिक अपलब्ध होते हैं। उनमें से कुछ तो निष्चय ही प्राचीन ग्रन्थों से लिये गये हैं

# "पाणिनि कृत अष्टाध्यायी के सूत्रों में चतुस्सूत्री विचार"

## अर्जुन,शोधच्छात्र लखनऊ विश्वविद्यालय

व्याकरण को वेदरूपी पुरुष का मुख कहा गया है—''मुखं व्याकरणं स्मृतम्''। आचार्य पाणिनि क महान वैयाकरण हैं, विदेशी विद्वान भी इनके व्याकरण के विषय में आश्चर्य चिकत हैं, अष्टाध्यायी गिमक ग्रन्थ की रचना करके पाणिनि मुनि ने व्याकरण शास्त्र पर महान उपकार किया —''अष्टाध्यायी जगन्माता अमरकोषो जगत्पिता'' के अनुसार आचार्य पाणिनि कृत अष्टाध्यायी संसार सिक्ष संस्कृत व्याकरण सम्प्रदाय में माता के समान पालन पोषण करने वाली अक्षुण्ण निधि है। सिकृत भाषा के व्याकरण ग्रन्थों में इसका स्थान सर्वोपिर है। प्राचीनकाल में संस्कृत वाड्.गमय को प्रिक्षत रखने की दृष्टि से सूत्रशैली का प्रणयन हुआ, फलस्वरूप भारतीय सूत्रशैली ने समग्र संसार भाषा वैज्ञानिकों को आश्चर्यचिकत किया है। अष्टाध्यायी के सूत्रों को छः भागों में विभक्त किया या है, उनमें से अतिदेश सूत्रों की संख्या लगभग118 है—''अतिदेश्यन्ते तुल्यतया विधीयन्ते कार्याण न सो अतिदेश सूत्रों का सात रूपों में परिगणन होता है, यहाँ पर उन अतिदेश सूत्रों में से तुस्सूत्रों पर विचार किया जा रहा है जो निम्नानुसार हैं—''स्थानिवदादेशोऽनल्विधौ, न पदान्तद्विवंचनवरेयलोप द्विवंचनेऽचि"।

उक्त सूत्रों के शास्त्रीय कार्यों पर विचार करते हुए इनकी महती उपयोगिता को उद्धारिक करने का प्रयास किया जायेगा।

#### वैदिक साहित्य और पणिनी व्याकरण

आरती शर्मा, लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ

वैदिक साहित्य के विषय में पाणिनी का पर्याप्त परिचय मिलता है, पाणिनी ने अपनी सार संकलन, ऋग्वेद संहिता, मैत्रायणी सहिता, काठक संहिता तैत्ररिय सहिता, अर्थवेद और सार संहिता से किया है। ऐसा भी वर्णन मिलता है कि पाणिनी के कुछ वैदिक प्रयोग वर्तमान समय उपलब्ध वैदिक साहित्य में प्राप्त नहीं होते सम्भवतः वे शब्द कृष्णयर्वेद की किसी शाखा से लिए होंगे जो महर्षि पाणिनी के काल में विदित थी जो प्रायः विलुप्त हो गयी है। वस्तुतः पाणिनी सम्पूर्ण वैदिक सामग्री का वि"लेषण स्वतंत्र शोध का विषय है। उसमें यह भी अध्ययन क आव"यक होगा की ऐसी कितनी सामग्री संहिताओं में व्याप्त है। जिसका आचार्य पाणिनी ने संक किया। प्रस्तुत शोध पत्र में इस विषय पर विस्तार से वर्णन किया जायेगा।

# "बंगला व्याकरण के सूचना काल में पाणिनि की भूमिका"

#### श्यामल राय,शोधछात्रबंग्लाविभाग, कलासंकाय

बंगला भाषा और साहित्य वर्तमान समय में अपना गति में प्रभावमान और परिवर्तनशील समय के साथ साथ बंगला भाषा की व्याकरण नये नये रूप धारण करते जा रहा है। इससे म होता है कि भाषा के साथ साथ व्याकरण शास्त्र में परिवर्तन होता है। किन्तु व्याकरण शास्त्र आदि काल को कभी अस्वीकार नहीं किया जाता है। बंगला व्याकरण में संस्कृत व्याकरण गौरवमय भूमिका है। इसके लिए बंगला व्याकरण का सूचना काल के पर्यायलोचना में आ जात संस्कृत व्याकरण शास्त्र में इतिहास एवं भिमका की बात और संस्कृत व्याकरण शास्त्र की स् काल के पर्यायलोचना में आ जाता है पाणिनि के व्याकरण शास्त्र। भाषाचार्य सुनिती कुमार च के अनुसार खृष्ट पूर्व पांचवी शताब्दी में पाणिनि ने 'अष्टाध्यायी' नामक व्याकरण ग्रन्थ रचना की इसी व्याकरण ग्रंथ में आठ अध्याय होने के कारण इस ग्रन्थ को 'अष्ठाध्यायी ' नाम से पुकारा इ है।पहले पाणिनि ने भाषा के वृहत्तम एकक ;न्दपजद्ध रूप में वाक्य को ग्रहण किये थे। वाक्य विविध अंश में पद को भी स्विकार किया । पद की वृहत अंश में क्रिया का अवस्थान होता क्रिया को मुल अंश को धातू बताया जाता है। इसी प्रकार क्रिया, संज्ञा, गण, विशेषण, अव्यय, सर्वनाम , प्रत्यय, कारक, समास, उपसर्ग, अनुसंग का व्यवहार पाणिनि का प्रतिपादित रीति नियम के अनुसार बंगला व्याकरण में हुई है। इससे निष्कर्ष निकलता है बंगला व्याकरण के इ काल और विकास काल के व्याकरण के आलोचना में पाणिनि के आलावा आलोचना अध्रा रह है।

#### वेदोंकाउपकारकपाणिनीय व्याकरणशास्त्र अष्टाध्यापी

डॉंo उषामिश्रा, असिo प्रोo —संस्कृत, नेताजीसुभाषचन्द्रबोस, राजकीय महिलास्नातकोत्तरमहाविद्यालय, अलीगंज, लखनऊ (उ०प्रo)

ज्ञान रूपीगंगाकोप्रवाहितकरनेवालेवेदको समझने—समझाने के लिये षड् वेदाङ्गो काज्ञानआवश्यक हैऔरउसमेंभीव्याकरणप्रमुख स्थानपरहै |व्याकरण के लियेप्रसिद्ध है— "वेदस्य मुखंव्याकरणंस्मृतम्" (पाणि०शि०)। देखाजायेतोव्याकरणका शब्दार्थभीउपादेयताकापिश्चायकहै— 'व्याक्रियन्ते शब्दाअनेनइतिव्याकरणम् (वि + आङ् + कृ + ल्युट् + सु (अम्) व्याकरणम्'। पाणिनीय व्याकरण शास्त्र (अष्टाध्यायी) मेंवर्ण, पद, सन्धि —विचार, शब्द—रचना, समास, वर्णसमाम्नाय, स्वरों के उच्चारण के नियम—प्रयोगतथापदपाठ—क्रम, लोप, आगम, वर्णविकारकीकल्पनावेदोंकीसुरक्षा के दृष्टिकोणसे की गयीहै।महर्षिपतंजिल ने अष्टाध्यायी की व्याख्या के आरम्भमेंहीलिखाहैकि— "रक्षोहागमलध्वसन्देहाः प्रयोजनम्"। यह सम्पूर्णज्ञानपाणिनीय व्याकरणसेहीसम्भवहै। यदिकोई यह चाहेकिव्याकरण—ज्ञान के बिनाअर्थकाअनर्थहोनेलगताहै।अतः इसप्रकार यह स्वतः सिद्ध हैकिपाणिनीय व्याकरणवेदों के लियेउपकारकतोहैहीसाथहीसाथअन्य शास्त्रोंकाभीज्ञानव्याकरण के बिनासम्भवनहींहै।

#### "शब्द से अर्थ का सम्बन्ध : लोकव्यवहार संकेतग्रह के परिप्रेक्ष्य में"

दीक्षा अवस्थी, एम०ए० (संस्कृत), छत्रपति शाहूजी महाराज विश्वविद्यालय, कानपुर।

वेद संस्कृत साहित्य की अमूल्य निधि है। संस्कृत के ज्ञानिपासुओं को व्याकरण के अध्ययन की आवश्यकता होती है। व्याकरण षड्वेदांगों में से एक है जिसे ऋग्वेद में वेदरूपी पुरूष के 'मुख' से अभिहित किया गया है 'मुखं व्याकरणं स्मृतम्।' व्याकरण की व्युत्पत्ति वि + आ उपसर्गपूर्वक कृ धातु से ल्युट् प्रत्यय से निष्पन्न हुआ है जिसका अर्थ ज्ञानवेत्ताओं द्वारा 'शब्दों का विश्लेषण' करना।िकसी भाषा के अंग—प्रत्यंग का विश्लेषण तथा विवेचन ही व्याकरण कहलाता है, जिसके लिए पदों के अर्थ का ज्ञान होना अनिवार्य है। व्याकरण शास्त्र के प्रणेता महर्षि पाणिनि ने 'अष्टाध्यायी' की रचना की। अष्टाध्यायी में लोक व्यवहार को ही अर्थज्ञान का कारण बताया है। कहा भी गया है

#### "प्रधानप्रत्यथार्थवचनअर्थस्याय प्रमाणत्वात्।"

नैयायिकों तथा काव्यशास्त्रियों के द्वारा आठ प्रकार के संकेत ग्रह स्वीकार किये हैं — व्याकरण, उपमान, कोश, आप्तवात, लोकव्यवहार, वाक्यशेष, विवृति एवं सिद्धपद सानिध्य। लोक व्यवहारादि के माध्यम से शब्द से अर्थ का क्या सम्बन्ध है इस पर शोधार्थिनी का शोध प्रपत्र के माध्यम से विवेचन करने का प्रयास होगा।

# "संस्कृत वाड्.मय में पद-विभाग की उपादेयता"

दिव्या मिश्रा, शोध छात्रा, संस्कृत, कानपुर विद्या मन्दिर महिला (पी०जी०), महाविद्यालय, स्वरूप नगर, कानपुर। विश्व की प्राचीनतम भाषाओं में संस्कृत भाषा का स्थान मूर्धन्य है। इसीलिए इसे 'देववाणी' भी कहा जाता है। कोई भी भाषा तभी सुदृढ़ होगी जब उसका व्याकरणिक क्षेत्र सुदृढ़ होगा। संस्कृत भाषा को शुद्ध रूप से जानने के लिए व्याकरणशास्त्र का अध्ययन अति आवश्यक है इसी विशेषता के कारण ही यह वेद का प्रमुख अंग माना जाता है 'मुखं व्याकरणं स्मृतम्'। संस्कृत व्याकरण शास्त्र का

इतिहास वृहद है। 'आचार्य पाणिनी' द्वारा प्रणीत 'अष्टाध्यायी' इसका केन्द्र बिन्दु है। व्याकरण 'पद' अवयव एवं उसके उपांगों का विश्लेषण करता है। आचार्य पाणिनि, यास्क, पतंजिल, भर्तृहरि अ आचार्यों का उल्लेख इस क्षेत्र में किया जाता है। 'पद' के विषय में आचार्यों के अनेक मत प्राप्त हैं जिसका उन सभी ने अपने—अपने ग्रन्थों में सूक्ष्मितिसूक्ष्म विवेचन प्रस्तुत किया है। व्याकरणशास्त्र की निकष है। आचार्य पाणिनि ने पद को 'सुपतिड.न्त पदम्' के माध्यम पारिभा किया है। व्याकरण के नियमों से युक्त शब्द 'पद' कहलाते हैं। आचार्य यास्क ने निरुक्त में पद चार विभाग बताए है - 'चत्वारि पदजातानि नामाख्याते चोपसर्ग निपातश्च' अर्थात संस्कृत वाड्मय नाम, आख्यात, उपसर्ग, एव निपात चारों विभाग की प्रासांगिकता आज तक अविरल धारा के सम्प्रवाहित होती आ रही है। शोधार्थिनी का प्रस्तुत शोध—प्रपत्र में 'पद' विभाग के विषय में वर्णन का प्रयास अपेक्षित रहेगा।

# "महर्षि पाणिनि एवं व्याकरणशास्त्र"

कन्हैया लाल यादव, शोधच्छात्र, संस्कृतविभाग, इलाहाबाद विश्वविद्यालय, इलाहाबाद।

पाणिनि व्याकरण को भारतीय शब्दविद्या का प्राचीन ग्रन्थ माना गया है। जो कि विशाल क्रमबद्धता एवं विराट कल्पना के कारण एक सविशेष कृति के रूप में स्थापित है। यदि पाणिनि संस्कृत—भाषा को अमरता प्रदान करने का श्रेय दिया जाय तो रज्चमात्र भी अतिशयोक्ति नहीं है क्योंकि इन्हीं के प्रकाश पुज्ज से इस भाषा का अ>—प्रत्य> अवलोकित हो रहा है अर्थात् पाच्याकरण संस्कृत—भाषा का आधारशिला बना हुआ है। पाणिनि व्याकरण के अध्ययनोपरान्त ऐसा प्रत् होता है कि उन्होंने तत्कालीन बोलचाल की भाषा का ही संकलन अपने सूत्रों में किया जित्तत्कालीन जीवन के भूगोल, शिक्षा, साहित्य, सामाजिक जीवन, कृषि, वाणिज्य, व्यवसाय, सेना, शाह राजा, मन्त्रिपरिषद्, यज्ञ—याज्ञ, पूजा, देवी—देवता, विशेषकर भौगोलिक जनपदों और स्थानों आदि समावेश अष्टाध्यायी में अधिक प्राप्त होता है। इसके अतिरिक्त जैसे दूर से पुकारने के लिये 'दूराइ च' (१/२/८४), अभिवादन या उत्तर देने के सन्दर्भ में 'प्रत्यभिवादेऽशूद्रे' (१/२/८४), प्रश्नोत्तर के सन्दर्भ 'पृष्टप्रतिवचने' (१/२/८४) और डॉट—फटकार के सन्दर्भ में 'मर्त्सन' (१/२/८४) आदि सूत्रों का अष्टाध्यायी में समावेश है वे अष्टाध्यायी के व्यावहारिकता के ही द्योतक हैं। जो कि व्यावहारिकता साथ—साथ संस्कृत—भाषा को जीवन्तता प्रदान किये हुए है। इसी कारण 'पाणिन महत्सुविहितम्' के कहकर महर्षि पतञ्जित ने पाणिनि और अष्टाध्यायी की महत्ता को प्रकारिक किया है। काशिका के 'पाणिनि शब्दो लोके प्रकाशते' (2/1/6) इस सूत्र के द्वारा भी पाणिनि अष्टाध्यायी दोनों का महत्त्व सिद्ध है।

## "पणिनी कालीन संस्कृत वाड्मय का सामान्य अध्ययन नेहा श्रीवास्तव,लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ

विश्वविद्यालय के इतिहस में संस्कृत भाषा की प्राचीनता सर्वमान्य है। संस्कृत भाषा का मृ उद्गम वैदिक संहिताएँ है। संस्कृत व्याकरण के इतिहास में आचार्य पाणिनी ने युग पुरूष के का अवतीर्ण हुए। उन्होंने अतीत का आश्रय लेकर व्याकरण की रचना की जिसने समकालिक एवं भरि में प्रयोग किए जाने वाली संस्कृत भाषा का मार्गदर्शन किया जिसका फलस्वरूप पाणिनी व्याकरण संस्कृत व्याकरण का पर्यावाची शब्द बन गया इनका एक मात्र कारण इनकी अष्टाध्यायी की विशेष्ट थी।पाणिनी ने अपने समय के समस्त संस्कृत वाड्मय को विभिन्न भागों में विभाजित किया, कृ प्रोक्त, उपज्ञात, कृत, व्याख्यान, इनका विस्तार पूर्णीक वर्णन शोध पत्र में प्रस्तुत किया जाएगा।

#### ध्वनि-विज्ञान में पाणिनि व्याकरण का प्रभाव

रेखा जैसवार, शोधच्छात्रा, संस्कृतविभाग, इलाहाबाद विश्वविद्यालय, इलाहाबाद

भाषा मानव मात्र के लिए भावों एवं विचारों के पारस्परिक आदान—प्रदान का सर्वोत्तम साधन है। जिसके द्वारा एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति से सम्बन्ध स्थापित करता है। भाषा की सर्वोत्कृष्टता को स्पष्ट करते हुए व्याकरण महाभाष्य में पतंजलि लिखते हैं—

> एकः शब्दः सम्यक् ज्ञातः सुप्रयुक्तः स्वर्गेलोके कामधुक् भवति। दुष्टः शब्दः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्या प्रयुक्तो न तमर्थमाह।।

ध्वनि—विज्ञान भाषाशास्त्र का महत्वपूर्ण अंग है किसी भाषा की ध्वनियाँ उसका मूल आधार होती है क्योंकि ध्वनियों से ही पद (शब्द) तथा पदों से ही वाक्य बनते हैं। ध्वनि—विज्ञान में मानव मुख से निःसृत ध्वनियों का विवेचन किया जाता है। भारतीय वैयाकरणों ने ध्वनियों का स्वर एवं व्यंजन नामक वर्गीकरण किया है—स्वयं रजन्ते स्वराः अन्वम् भवन्ति व्यंजनमिति।

अर्थात् स्वर स्वतंत्र होते हैं एवं व्यंजन उन पर आश्रित है।महामुनि पाणिनी ने सम्पूर्ण ध्विन समूह को 14 सूत्रों में आबद्ध किया है—1. अइउण्, 2. ऋलृक् 3. एओड्, 4. ऐऔच् 5. हयवरट् 6. लण् 7.जमङणनम् 8. झभञ् 9. घढधष् 10 जबगडदश् 11. खफछठथचटतव् 12.कपय् 13. शषसर् 14. हल्।इन सूत्रों में अन्तिम व्यंजन हलन्त अर्थात् स्वर हीन है। इन सूत्रों को आधार बनाकर सम्पूर्ण ध्विन समूह का वर्गीकरण किया गया है।ध्विनयों का वर्गीकरण दो तत्वों पर आधारित है—

#### त्वाल्वादिस्थानमाभ्यान्तरप्रयत्नं

ध्वनि उच्चारण में जिन अवयव–विशेषों से सहायता ली जाती है। उन अवयवों उन ध्वनियों का स्थान कहा जाता है। उच्चारण स्थान 8 है।प्रत्येक वर्ण के उच्चारण में कुछ प्रयास किया जाता है उसे यत्न कहते हैं— यत्नों द्विधा आभ्यान्तरो बाह्यश्च।

आभ्यान्तर-पंचधा-स्पृष्ट, ईषत्स्पृष्ट, ईषद्विवृत, विवृत, संवृत।

बाह्यप्रयत्नस्त्वेकादशधा—विवार, संवार, नाद, घोष, अघोष, अल्पप्राण, महाप्राण, उदात्त, अनुदात्त, स्विरत। व्याकरण का भाषा से घनिष्ठ सम्बन्ध है। भाषा की सार्थक इकाई शब्द के प्रकृति—प्रत्ययादि का विवेचन ही व्याकरण है—साक्रियन्ते विविच्यन्ते प्रकृति—प्रत्ययादयोऽनेन अस्मन् वातद् व्याकरणम् |वस्तुतः व्याकरण ही शब्दों का शुद्ध उच्चारण सिखाता है उनके प्रकृति—प्रत्यादि का बोध कराकर उनके शुद्ध रूप एवं सही अर्थ में प्रयोग का ज्ञान कराता है एवं 'शब्दत्वापशब्दत्व' साधु शब्द एवं असाधु शब्द का निर्धारण करके मनुष्य को शिष्ट एवं संस्कृत बनाता है।अतः व्याकरण शास्त्र की इस उपयोगिता की ओर महाभाष्यकार पतंजिल ने संकेत किया है—

ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडंगों वेदोऽध्येयोज्ञेयश्च। प्रधानं च षडंगेषु व्याकरणम्।।

"श्रीहर्ष का व्याकरणिक ज्ञान : नैषध के परिप्रेक्ष्य में" सन्दीप कुमार गुप्ता, शोधार्थी ,संस्कृत विभाग,जीवाजी विश्वविद्यालय,ग्वालियर,म.प्र.,

किसी भी भाषा के अध्ययन से पूर्व उस भाषा के व्याकरण का ज्ञान अति आवश्यक होता है श्योंकि व्याकरण के ज्ञान के विना शब्दों अथवा पदों की शुद्ध निर्मिति असम्भव होती है और अशुद्ध शब्दों से युक्त भाषा को हम परिमार्जित भाषा नहीं कह सकते हैं।अतः किसी भी भाषा की शुद्धता परिमार्जनस्तर उस भाषा के व्याकरण पर निर्भर रहता है।विश्व की प्राचीनतम भाषाओं में से संस्कृत भाषा का व्याकरणविस्तार अत्यधिक है और यह भाषा विश्व की शुद्धतम भाषा मानी जाती इसका प्रमुख कारण इस भाषा का व्याकरण है जो इस भाषा के परिमार्जन हेतु सम्पूर्ण नियमों ज्ञान विधिवत् उद्भाषित करता है। संस्कृत भाषा का अनेक व्याकरण ग्रन्थ हैं जिनके प्रवर्तकों ह इस भाषा को शुद्धता प्रदान करने का सम्पूर्ण प्रयत्न किया गया है। समस्त व्याकरण ग्रन्थों में म पाणिनिकृत अष्टाध्यायी प्रमुख है जो इस भाषा के सम्पूर्ण व्याकरणिक नियमों का कमशः विधिपूर्वक ज्ञान प्रदान करता है।कोई भी कवि, महाकवि या साहित्यकार कवि,महाकवि बाद में प्रथन वह एक वैयाकरण होता है।व्याकरण ज्ञानोपरान्त ही वह उस भाषा को भलीभांति व शुद्ध रूप लिख-पढ सकता है एवं उसका वैयाकरण व्यक्तित्व उसके ग्रन्थ अथवा उद्बोधन में अवश्य ही दे जा सकता है। संस्कृत साहित्य के देदीप्यमान नक्षत्र महाकवि श्रीहर्ष का भी व्याकरणिक ज्ञान उ विशालतम महाकाव्य 'नैषधीयचरितम्' में पदे-पदे परिलक्षित होता है।नैषध व्याकरण शास्त्र के गृढ़ सक्ष्म सिद्धान्तों से ओत-प्रोत है। टीकाकार विद्याधर की उस उक्ति में कि आठों व्याकरणों तथा उ अनेक विषयों का ज्ञाता ही नैषध की टीका कर सकता है, किसी प्रकार की अतिरञ्जना नहीं है महाकवि श्रीहर्ष पाणिनीय व्याकरण में प्रथमा विभक्ति के सु , औ, जस् को लेकर हंस दमयंती सम्मुख नल की प्रशंसा करते हुए श्लेष द्वारा अपनी कल्पना का चमत्कार दिखाते हुए कहते हैं-" महापुरुषों को श्रेणियों में विभक्त किया जाय तो वह व्यक्ति प्रथम माना जायेगा जो अपने ओजो-से असंख्य शत्रुओं के पदों को अपने अधीन करने में पूर्ण समर्थ हुआ है,। पक्षान्तर में -" सम्यक्रूप में विभक्तियों का विचार किया जाय तो वह प्रथमा नाम की विभक्ति है जो अपने सु जस् रूप एकवचन, द्विवचन तथा बहुवचन प्रत्ययों के कार्यबल से अनेक प्रातिपदिक शब्दों को नि करने में नितान्त समर्थ होती है।

#### शाब्दिक संरचना में पाणिनीय स्वर सन्धियों का योगदान

डॉ० संगीता चौरसिया,शोध छात्रा, महात्मा गांधी काशी विद्यापीठ, वाराणसी

वेद हमारे सनातन धर्म एवं संस्कृति के सर्वप्रामाणिक तथा प्राचीन ग्रन्थ है। वेद का अक्षर पवित्र स्वीकार्य है। अतएव उसका परिर्वतन अथवा स्वरूपतः च्युति महानं अनर्थ का का समझी जाती है। इसलिए वेद के स्वरूप और अर्थ के संरक्षण के निमित वेदांग साहित्य का ए हुआ। वेदांग छः है — शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरूक्त, छन्द और ज्योतिष.। इन वेदागों में व्याक वेदांग वेद पुरूष का मुख है —मुखं व्याकरणं स्मृतम्। वोपदेव ने संस्कृत के मान्य आठ व्याकरणं सम्प्रदायों का उल्लेख किया है—इन्द्रश्चन्द्रः काशकृत्स्नापिशली शाकटायनःपाणिन्यमरजैने जयन्त्यष्टादिशाब्दिकाः ।। इन अष्ट व्याकरणों में ऐन्द्र व्याकरण सर्वप्राचीन सिद्ध होता है। देव इन्द्र के बाद अनेक प्राचीन आचार्यों ने व्याकरण शास्त्र का प्रवचन किया, परन्तु आर्ष व्याकरणं केवल सबसे अन्तिम पाणिनीय व्याकरण ही सर्वांगपूर्ण उपलब्ध होता है। व्याकरण — वेदांग प्रतिनिधित्व करने वाला यह ग्रंथ आठ अध्यायों तथा चौसठ पादों में विभक्त है। प्रथम एवं द्वित अध्याय में संज्ञा व परिभाषा सम्बन्धी सूत्र है, तीसरे से पाँचवे अध्याय तक कृदन्त एवं तद्वित प्रत्का निरूपण है। छठवे अध्याय में द्वित्व, सम्प्रसारण, सन्धि, स्वर, आगम, लोप, दीर्घ इत्यादि सम्बन्धित सूत्र है, सातवें अध्याय में अंगाधिकार प्रकरण तथा आठवें अध्याय में द्वित्व, प्लुत, णत्व, इत्यादि के नियम वर्णित है।प्रस्तुत शोध पत्र में पाणिनि द्वारा निरूपित स्वर सन्धियों पर विचार हि गया है। पदान्त स्वर एवं पदादि स्वर के सहभाव के कारण उत्पद्यमान विकार को 'स्वर सन्धिं व

जाता है। पाणिनि द्वारा इसे 'अच् सन्धि ' संज्ञा प्रदान की गयी है। पाणिनि के अनुसार स्वर सन्धियों के निम्नलिखित विकार है —(1) यण्भाव (2) दीर्घभाव (3) अयादिभाव (4) गुणभाव (5) वृद्धिभाव (6) पूर्वरूपभाव (7) पररूपभाव (8) पूर्वसवर्ण (9) प्रकृतिभाव।

#### पाणिनि व्याकरण के इतिहास का साहित्य मे प्रभाव

#### डा० सतीश चन्द्र उपाघ्याय

संस्कृत व्याकरण का इतिहास पिछले कर्ठ वर्ष से टीका—टिप्पणी के माध्यम से अविच्छिन रूप से अग्रसर होता रहा हैं सजीव रखने के लिए ज्ञात—अज्ञात सहस्रो विद्वानो का संयोग रहा है। जिन्होने कोई ग्रन्थ तो नही लिखा किन्तु अपना जीवन व्याकरण के अध्ययन मे विताया। कोई दो हजार सात सौ वर्ष पहले एक ऋषि थे, उनके दो शिष्य थे कात्यान व पाणिन। भाषा शास्त्र के रूप मे पाणिनि के व्याकरण का महत्व भले ही घट गया हो, लेकिन प्राचीन भारत के इतिहास के निर्विवाद साक्ष्यों के रूप मे भारतिवद्ों में आज भी मान्य हैं। पाणिनि अष्टाध्यायी भारतिवद्ों के लिए प्राचीन भारतीय संस्कृत विद्वानों संस्कृत के उद्दृत विभिन्न पक्षों की जानकारी का अकूत खजाना है। वेदांग (वेदों के अंग) छः है। जिसमें व्याकरण एक है। संस्कृत के शुद्ध रूप में जानने के लिए व्याकरण शास्त्र का अध्ययन किया जाता है। अपनी इस विवेशषता के कारण ही यह वेदका सर्व प्रमुख अंग माना जाता है। इसके मूलतः पाँच प्रयोजन है 1.रक्षा 2.ऊह 3.आगम 4. लघु 5. संदेह । जिसमें पाणिनी का अष्टाधायायी नाम ग्रन्थ भी शामिल है।

## "महाभाष्य पर पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव एवं उपयोगिता"

शिखा अग्निहोत्री,षोधच्छात्रा, प्राच्यसंस्कृतविभाग, लखनऊ विश्वविद्यालंय, लखनऊ

संस्कृत की विमल विथिका के मध्य व्याकरण—शास्त्र एक ऐसा समुज्जवल उपहार है जो सम्पूर्ण भाषा जगत् को जीवन्त एवं सषक्त बनाने अतीव उपयोगी है। जिस शास्त्र से शब्दों के साधुत्व (षुद्धता) का ज्ञान होता है, उस शास्त्र का नाम व्याकरण है। व्याकरण शब्द वि+आ उपसर्गपूर्वक कृ धातु से ल्युट् (अन्) प्रत्यय से बना है।

"व्यक्तियन्ते = व्युत्पाद्ययन्ते शब्दा अनेनेति शब्दज्ञानजनकं शास्त्रं व्याकरणम्।" भाष्यकार ने व्याकरण का ही दूसरा नाम शब्दानुषासन रखा है। संस्कृत भाषा में व्याकरण का स्थान सर्वोपिर है। व्याकरण—ज्ञान के बिना संस्कृत वाङ्मय का अध्ययन ही नहीं किया जा सकता है। पाणिनीय शिक्षा में व्याकरण शास्त्र को वेदपुरुष का मुख रूप प्रधानअंग माना जाता है—"मुखं व्याकरणं स्मृतम्।" भाषा के परिमार्जन, उसके स्वरूप पर नियंत्रण, विषुद्ध व्यवहार, साधु या षिष्ट—प्रयोगोचित शब्दों के ज्ञान के लिए व्याकरण शास्त्र का ज्ञान नितान्त आवष्यक है। व्याकरण शास्त्र के ज्ञान के बिना वेद, वेदान्त, इतिहास, पुराण, काव्यादि दूसरे शास्त्रों में प्रवेष नहीं हो सकता है। कहा भी गया है—

"यो वेद वेदवदनं सदनं हि सम्यग् ब्रह्मयाः स वेदमपि वेद किमन्यषास्त्रम्। यस्मादतः प्रथममेतदधीत्य विद्वान् शास्त्रान्तरस्य भवति श्रवणेऽधिकारी।।" व्याकरण ज्ञान के बिना मनुष्य अन्धा ही बना रहेगा अतएव दूसरे शास्त्रों के अवलोक व्याकरण—ज्ञान रूपी चक्षु का होना अत्यन्त आवष्यक है।प्रस्तुत शोध—पत्र में व्याकरण शब्द व्युत्पत्ति, उद्देष्य एवं महाभाष्य पर व्याकरण का प्रभाव एवं उपयोगिता इत्यादि बिन्दुओं पर प्रज्ञाला जायेगा।

## कृषि पर पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव

डॉ० तरुण कुमार शर्मा, असि०प्रो०-संस्कृत विभाग, अतर्रा पी०जी०कालेज, अतर्रा (बाँदा) उ०प्र०

पाणिनीय व्याकरणशास्त्र भारतीय विद्या का सबसे प्राचीन ग्रन्थ है, जो वर्तमान में उपलब्ध आचार्य पाणिनी ने महान् अष्टाध्यायी शास्त्र की रचना की, जो अपनी विशालता क्रमबद्धता एवं दि कल्पना के कारण भारतीय मस्तिष्क की उसी प्रकार की कृति है, जिस प्रकार पर्वत में उत्कीर्ण दे क्षेत्र का विशाल कैलाश मन्दिर। पाणिनी ने भारतीयशास्त्र की रचना करकेसंस्कृत-भाषा को अन प्रदान की है व्याकरण की जो रीति उन्होंने अपनाई उसके द्वारा संस्कृत भाषा के सब अंग प्रका हो गये। संस्कृत की कितनी प्राचीन भाषाएँ नियमित व्याकरण के अभाव में दुरुह बन गयी; वि संस्कृत भाषा के गद्य और पद्य दोनों एक समान पाणिनीय-शास्त्र से नियमित होने के कारण कालों सुबोध बने रहे हैं। संस्कृत भाषा का जहाँ तक विस्तार है वहीं तक पाणिनीय-शास्त्र का प्र-परिलक्षित होता है। पाणिनि का प्रभाव सदैव के लिए संस्कृत भाषा पर अक्षुण्य है; वर्तमान समर उसकी उपयोगिता सिद्ध होती है। पाणिनीय व्याकरण में ऐसे अनेक सूत्र आये हैं जिनमें कृषि सम्ब जैसे हल, खेतों के नाम, लवनी, मणनी, फसल, वृष्टि, सिचाई आदि का उल्लेख प्राप्त होता पाणिनि ने अष्टाध्यायी के सूत्रों में तीन प्रकार के किसानों का भी उल्लेख किया है। कृषि कर्म सम्बन्ध माता भूमि से है उसके लिए शुभ महूर्त देखकर बुवाई की जाती है। पाणिनि के अष्टाध्यार्ट अश्वायुजी पौर्णमासी का बुवाई के सम्बन्ध में विशेष रूप से उल्लेख मिलता है। अश्वायुज्या वुञ् दिन बोए हुए उडद अश्वायुज्क माष कहलाते है।इस प्रकार सारांशतः कहा जा सकता है पाणिनीय अष्टाध्यायी में अनेक ऐसे सूत्र आये हैं, जिनमें कृषि सम्बन्धी अनेक तथ्यों का अवले किया जा सकता है। इससे सिद्ध होता है कि पाणिनीय व्याकरण शास्त्र का प्रभाव कृषि पर परिलक्षित होता है।

# विक्कमचन्द्र के 'कपालकुण्डला' उपन्यास में उपसर्गों का प्रयोग श्यामल मोहन्त, शोधच्छात्र,कलासंकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी

संस्कृतभाषा भारत की ही नहीं,अपितु विश्व की प्राचीनतम भाषा है। किसी भी भाषा की हु और उसका मौलिक ज्ञान उसके व्याकरण में निहित होता है। बिना व्याकरण के भाषा प्रायः कि और अपूर्ण रहती है। "व्याकियन्ते व्युत्पाद्यन्ते शब्दाः अनेनेति व्याकरणम्"। अर्थात् जिससे साधु ह का ज्ञान होता है उसे 'व्याकरण' की संज्ञा से अभिहित किया जाता है। महाभाष्यकार पत्रज्ञित इसी को 'शब्दानुशासनम्' भी कहा है। 'व्याकरण' को वेद का मुख रुप प्रधान अङ्ग माना है—"मुखं व्याकरणं स्मृतम्"। इस प्रधान विद्या के आद्य प्रवर्तक ब्रह्मा माने जाते हैं। व्याकरणशास्त्र कथन सर्वप्रथम ब्रह्मा ने वृहस्पित से किया, वृहस्पित ने इन्द्र से, इन्द्र ने भरद्वाज से, भरद्वाज ऋषियों से तथा ऋषियों ने ब्राह्मणों से व्याकरणशास्त्र का कथन किया।इसप्रकार ब्रह्मा से दे पाणिनि तक अनेक मुनियों ने व्याकरण की रचना की है परन्तु समस्त वैयाकरणों में पाणिनि व्या

का सर्वोपिर स्थान है। पाणिनि अद्वितीय, प्रतिभासम्पन्न तथा संस्कृतभाषा के उत्कृष्ट विद्वान् थे। वैदिक तथा लौकिक दोनों प्रकार के संस्कृत— वाङ्मय को आलोकित करनेवाला एक महान प्रकाशस्तम्भ है। पाणिनीय व्याकरण का मूलग्रन्थ भगवान् पाणिनि की 'अष्टाध्यायी' है। इस ग्रन्थ में 4000 सूत्र एवं 8 अध्याय है। प्रत्येक अध्याय चार—चार पादों में तथा ये पाद सूत्रों में विभक्त है। इन सूत्रों में से अनेक सूत्र संज्ञविधायक सूत्र है; जिसमें 'उपसर्ग संज्ञसूत्र' भी है—'उपसर्गा: कियायोगे'। अर्थात् 'प्र'आदि गण में पठित शब्दों की किया के योग में उपसर्ग संज्ञा होती है। 'प्र'आदि 22 उपसर्ग हैं—प्र, परा, अप, सम्, अनु, अव, निस्, निर्,दुस्,दुर्,वि,आङ्,नि,अधि,अपि,अति,सु,उत्,अभि,प्रति,परि,उप। सभी शास्त्रों में इन उपसर्गों का महत्त्व है।विङ्कमचन्द्र विरचित 'कपालकुण्डला' उपन्यास के वाक्य गठन में उपसर्गों का प्रयोगिकस प्रकार किया गया उसी के ऊपर प्रकाश डालना ही इस शोधपत्र का मुख्य विषय है।

"ऋग्वेदप्रातिशाख्य व अष्टाध्यायी का विवेचनात्मक अध्ययन-वैदिक स्वरों के सन्दर्भ में"

## (डॉ० रीता सिंह),पी-एच०डी० : संस्कृत,तेज प्रकाश\*

किसी भी भाषा का व्याकरण ही उस भाषा का आधार होता है। "मुखं व्याकरणं स्मृतम्" के अनुसार व्याकरण को वेद—पुरुष का मुख कहा गया है। जिस प्रकार बिना मुख खुले किसी शब्द का स्पष्ट उच्चारण नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार बिना व्याकरण—ज्ञान के उस भाषा में प्रवेश ही नहीं हो सकता। शरीर का मुख्य अंग मुख होता है। मुख ही मुख्य है और मुख्य के विषय में किया गया प्रयत्न ही फलवान होता है।

प्रातिशाख्य वैदिक काल के व्याकरण ग्रन्थ हैं। प्रातिशाख्यों के विषय व्याकरण हैं, अतः उनमें स्वरों के विवेचन भी किए गये हैं, जैसे—स्वरों का स्वरूप, स्वरों की संख्या, उदात्तादि स्वरों के विधान व इनके भेद, स्वरों की सन्धि, पदपाठों में स्वर, सामवशसन्धि में स्वरों का योगदान इत्यादि। प्रस्तुत विषय के विस्तृतिकरण में उपर्युक्त विषयों को समावेशित करते हुए अष्टाध्यायी से इनका तुलनात्मक विवेचन किया जायगा।

#### वेदों में पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव

अनुभा पाण्डेय,शोध छात्रा, प्राच्य संस्कृत विभाग, लखनऊ विश्वविद्यालाय, लखनऊ व्याकरण शास्त्र का मूल वेद ही हैं। पवित्र वैदिक संहिताओं को पूर्णतः सुरक्षित रखने की धार्मिक भावना ने ही भारत - वर्ष मे व्याकरण पढ़ने की सर्वप्रथम प्रेरणा की। सर्वप्रथम उस समय यह मान्यता थी कि वैदिक - संहिताओं के प्रत्येंक वर्ण के शुद्धोच्चारण से ही पूर्ण - रूपेण इष्ट सिद्धि होगी।

व्याकरण शब्द का व्युत्पत्ति मूलक अर्थ हैं-जिस शास्त्र के माध्यम से शब्दों की व्याकृति या व्युत्पत्ति की जाय (वि+आड+कृ+करणे+ल्युट्)। इस प्रकारप प्रकृति प्रत्यय आदि के माध्यम से जिस शास्त्र के द्वारा शब्दों की व्युत्पत्ति की जाय अथवा साधुत्व की निष्पत्ति (सिद्धि) की जाय, उसे व्याकरण कहते हैं। इसके द्वारा शुद्ध शब्दों का अशुद्ध

शब्दों से पार्थक्य किया जाना सम्भव हैं इसलिए शब्दों के संस्कार के लिए व्याकरण पठन - पाठन अनिवार्य है

# रामाश्वमेधीयमहाकाव्ये नानार्थस्थलेषुशक्तिनियामकनिरूपणम्

श्याममोहन मिश्र, शोधच्छात्र

संस्कृतवाङ्गमयकोशेषु एकशब्दस्य बहवाः अर्थाःप्रचितास्सन्ति यथा सैन्धवमान्
अत्रसैन्धव शब्दस्य प्रथमस्तावत् द्वयोः अर्थयोःअश्वलवणयोः शिक्तः वर्तते|अत्रवन्धिमन्नर्थे तात्पर्यं स्यात् इति विप्रतिपत्तिः।अमुं परिहारायमहर्षिपतञ्जिलना महाभाष्ये एवयस्था निरूपिता, सा व्यवस्था अस्ति यत् संयोगादिमाध्यमेन तेषां एकस्मिन्नियन्त्रणम्। अपरो अर्थः पुनः व्यन्जनयाआगमिष्यति।साहित्येतरशास्त्रेषु अविषयोपरिबहूनि मतानि सन्ति विस्तारभयेन अत्रन प्रतन्यते। किञ्च साहिष्पण्डतराजजगन्नाथस्यमतं अतीवमहत्वपूर्णं अतः विचारोपेक्षते। रसगङ्गाधरस्य द्वितं आनने नानार्थस्थलेषु शक्तिनियामकनिरूपणम् शाधितम् । तत्र प्राचामतमपि निरसितं उच्च अभिधानियामके प्रकरणादिज्ञानस्यतदधीनतात्पर्यनिर्णयस्य चकारणता मुख्यस्य स्वीकृता। अतोसत्यनारायणशास्त्रिवरचितरामाश्वमेधीयमहाकाव्ये बहूनिस्थलानिसन्तिः नानार्थस्थलेषु प्राकरणिकार्थाः अभिधया नियन्त्रिता। एतदर्थं अमुं विषयमाश्रित्यैव शोधनिचारयिष्ये।

## वेद एवं पाणिनीय व्याकरण

बिबता कांडपाल,शोध छात्रा,(कुमाऊँ विश्वविद्यालय)

किसी भी भाषा के प्रत्येक भाग का विश्लेषण तथा विवेचन व्याकरण कहलाता है जिसके माध्य से हम उस भाषा का शुद्ध उच्चारण लेखन एवं अर्थ को समझने में समर्थ हो पाते है जैसा की व्याकरण विषय में कहा भी गया है -

# यद्यपि बहु नाधीषे तथापि पठ पुत्र व्याकरणम्| स्वजनोक्ष्जनो माऽभूत्सकलं शकलं सकृत्शकृत||

अर्थात पुत्र यदि तुम बहुत विद्वान नहीं बन पाते हो तो भी व्याकरण अवश्य पढ़ो ताकि स्वव्याजन (कृता) न बने और सकल(सम्पूर्ण) शकल(टूटा हुआ) न बने और सकृत (किसी समय)शकृत (गोविका घूरा) न बने विदों में स्वयं व्याकरण के महत्व को स्वीकार करते हुए कहा गया है

छंद पादौ तू वेदस्य हस्तौ कल्पोअथ पठ्यते ज्योतिषमायनं चक्षुर्निरुक्तं श्रोत्रमुच्यते| शिक्षा घ्राण तु वेदस्य मुखं व्याकरम स्मृतं तस्मात्साङ्गमधीत्यैव ब्रह्मलोके महीयते|| भारतीय सभ्यता; संस्कृति,ज्ञान,आध्यात्म,कला,विज्ञान,ज्योतिष,आयुर्वेद आदि सभी विषयों का मूल हमें वेदों में प्राप्त होता है पाणिनीय व्याकरण में रचित नियमों का भलीप्रकार अध्ययनवेदों में भरे ज्ञान के उस अथाह सागर के आंतरिक एवं बाह्य तत्वों के सूक्ष्म तत्वों को यथावत समझने में सहायक है यद्यपि पाणिनीय व्याकरण से पूर्व ही संस्कृत का व्याकरण अपना एक स्थान प्राप्त कर चुका था किन्तु पाणिनी द्वारा रचित अष्टाध्यायी में सूत्रों की रचना करके भाषा के नियमों को व्यवस्थित किया जिसमें वाक्यों में पदों का संकलन ,पदों की प्रकृति ,प्रत्यय विभाग एवं पदों की रचना आदि प्रमुख तत्व हैं पाणिनीय द्वारा इन्ही सूक्ष्म विषयों पर विचार कर अपने लगभग चार हजार सूत्रों में संस्कृत भाषा को परिनिष्ठीत कर दिया।

# व्याकरणिक उपकृतियाँ: कुछ कम प्रचलित ग्रन्थ (काशिकाऔरभागवृत्ति, प्रक्रियासर्वस्व, सिद्धांतमंज्या)

Dr. Kalpana Dixit, T.H.1/3 TEACHERS'HOSTEL JADAVPUR UNIVERSITY 700032

'हैमबृहद् वृत्त्यवरचूर्णि', 'ऋग्वेदकल्पद्रुम', 'कविकल्पद्रुम' में कुछ भेद के साथ आठ वैयाकरणों अथवा शाब्दिकों के नाम मिलते हैं, 'गीतासार' नामक ग्रन्थ में नौ वैयाकरणों का उल्लेख है, जबिक बाल्मीिक रामायण से ज्ञात होता है कि श्रीराम के समय में अनेक वैयाकरण विद्यमान थे। वर्तमान में व्याकरणशास्त्र के तीन प्रभाग हैं---1.छान्दस अथवा मात्र वैदिक शब्दों के नियमों का अनुसंधानात्मक विश्लेषण करने वाले प्रातिशाख्य आदि।2.मात्र लौकिक शब्दों के साधुत्व को विश्लेषित करने वाले कातन्त्र आदि। 3. लौकिक तथा वैदिक दोनों शब्दों का निर्वचन करने वाले आपिशल तथा पाणिनीय आदि व्याकरण ग्रन्थ।पाणिनि अपने शब्दान्शासन ग्रन्थ में दस पूर्वाचार्यों का उल्लेख करते हैं, अन्यत्र सोलह आचार्यों का जिक्र भी मिलता है। पाणिनि ने आपिशल से प्रेरित हो सूत्रात्मक शैली में संस्कृत भाषा के नियमों को निबद्ध किया, पतंजलि ने महाभाष्य में वार्तिकों के प्ताथ भाषा विषयक चिंतन-अध्ययन को विस्तार दिया। वर्तमान व्याकरण अध्ययन में ये आचार्य 'मुनित्रय" की संज्ञा में परिगणित हैं। इन्हीं शब्द-विश्लेषण की दार्शनिक व्याख्या काशिका और भागवृत्ति में हुई परन्तु वाक्यपदीय ही व्याकरण-दर्शन का प्रतिनिधित्व करता है। सूत्रों के सहज अवबोधन हेतु प्रक्रिया-क्रम में शब्दों के विश्लेषण समझाए जाने लगे, जिसमें "प्रक्रियासर्वस्व", 'प्रक्रियाकौमुदी" दबे से रह गए और "सिद्धांतकौमुदी", "लघुसिद्धांतकौमुदी की प्रभावात्मकता बढ़ी। इसी प्रकार नव्यव्याकरण में "वैयाकरणभूषणसार" और नव्यन्याय की शैली में कई गयी भाषिक त्र्यवस्था में "परमलघुमंजूषा" मुखरित हुई। "परिभाषेन्दुशेखर" तो "प्रौढ़मनोरमा" की टीका है,इस पर अध्ययन हुआ परन्तु "सिद्धांतमंजूषा" का तात्त्विक विवेचनात्मक अध्ययन गौइ रहा। निष्कर्षतः कह प्तकते हैं कि व्याकरणशास्त्र की वर्तमान परम्परा में प्रमुखतः आकर्षक ग्रन्थ हैं--- अष्टाध्यायी, महाभाष्य, वाक्यपदीय, वैयाकरणभूषणसार, परमलघुमंजूषा,सिद्धांतकौमुदी, लघुसिद्धांतकौमुदी। प्रस्तुत शोध-प्रपत्र में "प्रक्रियासर्वस्व", "सिद्धान्तमंजूषा" की विषयवस्तु एवं वैशिष्ट्य के विश्लेषण के साथ हैं "काशिका" और "भागवृत्ति" के मतभेदों को मुखरित किया जाएगा। यहाँ उद्देश्य यह निहित है वि भाषा के सामर्थ्य को इन नियमों के आलोक में समझना मानवीय मेधा को परिष्कृत करेगा। किर्म भी विषय के अध्ययन में शब्द, अर्थ और भाव, कालशक्ति और षडभावविकार के आधार पर भाष का अवबोधन उस विषय की तात्त्विकता को सहजतापूर्वक स्पष्ट कर ही देगा।

#### पाणिनीयव्याकरणोपकारिता सम्बद्ध विचारणीय विषय-साहित्य

अंकिता प्रजापति,शिक्षा-शोधछात्रा, पता- मु०-सुजावलपुर, पो०-सदर, जिला-गाजीपुर।

व्याकरण शास्त्र की परम्परा एवं उपादेयता का ज्ञान यद्यपि बहुत प्राचीन है क्यों हि इस परम्परा में ब्रह्मा ने सबसे पहले व्याकरण शास्त्र का ज्ञान बृहस्पति को कराया और बृहस्पति नें इन्द्र को तथा इन्द्र नें भारद्वाज को तथा भारद्वाज ने ऋषियों को और ऋषियं ने ब्राह्मणों को इस परम्परा को आगे बढ़ाया। अतः यह कहा जा सकता है कि व्याकरण शास्त्र की उपादेयता सभी क्षेत्रों में है—

यद्यपि बहु नाधीषे तथापि पठ पुत्र व्याकरणम्। स्वजनः श्वजनो माभूत सकलं शकलं सकुच्छकृत।।

इस प्रकार व्याकरण शास्त्र सभी शास्त्रों का उपकारक होता है क्योंकि व्याकर शास्त्र से हम किसी भी शास्त्र का अध्ययन वैज्ञानिक तरीके से कर सकते हैं, व्याकर शास्त्र की दो परंपरायें विकसित हुई थीं—बार्हस्पित, पाणिनीय।

पाणिनीय परम्परा सबसे उत्कृष्ट परंपरा मानी जाती है क्योंकि पाणिनीय व्याकरण शास्त्र का सर्वश्रेष्ठता इसलिये सिद्ध होता है क्योंकि पाणिनी से पूर्ववर्ती व्याकरण शास्त्र ने वैज्ञानिकता का अभाव प्राप्त होता है एवं उस समय के व्याकरण शास्त्रों का अभाव होने वे कारण इस प्रकार पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव सभी शास्त्रों पर होना निश्चित है क्योंकि पाणिनी ने भगवान शंकर की कृपा से ध्वनियों को प्राप्त किया तथा इन्हीं का आधार बनाकर चौदह माहेश्वर सूत्रों का निर्माण वैज्ञानिक ढंग से किया।

# संस्कृतव्याकरणकेक्षेत्रमंमहर्षिपाणिनीकायोगदान

आरती झा

संस्कृतमेंव्याकरणकीपरंपराबहुतप्राचीनहै।संस्कृतभाषाकोशुध्दरुपसेजाननेकेलिएव्याकरणशास्त्रका अध्ययनिकयाजाताहै।अपनीइसविशेषताकेकारणहीयहवेदकासर्वप्रमुखअंगमानाजाताहै।पाणिनी (ई. पू. लगभग५५०)

केपहलेकईव्याकरणितखेजाचुकेथेकिंतुसंस्कृतव्याकरणकाक्रमबद्धइतिहासपाणिनीसेआरंभहोताहै।व्याकरण शास्त्रकावृहदइतिहासहैकिंतुमहामुनिपाणिनीऔरउनकेद्वाराप्रणीतअष्टाध्यायीहीइसकाकेंद्रबिंदुहै।पाणिनीने अष्टाध्यायीमेंलगभग३९९५सूत्रोंकीरचनाकरभाषाकेनियमोंकोव्यवस्थितिकया। पाणिनीव्याकरणकेपाँचभागहै - जिसमेअष्टाध्यायी, धातुपाठ, गणपाठ, उणादिकोश, लिङ्गानुशासनम्सम्मिलितहै।

अष्टाध्यायीछ्हवेदांगोमेव्याकरणकेअन्तर्गतआताहै।महाभाष्यमेंअष्टाध्यायीकोसर्ववेद - पारिषदशास्त्रकहागयाहै।पाणिनीनेसंस्कृतभाषाकेतत्कालीनस्वरुपकोपरिष्कृतएवंनियमितकरनेकेउद्देष्यसेभा षाकेविभिन्नअवयवोंएवंघटकोयथाध्वनि -विभागनामपद, क्रिया, वाक्य, लिङ्गइत्यादितथाउनकेअन्तर्सम्बंधोकासमावेशअष्टाध्यायीके३२पादोंमें,

जोआठअध्यायोमें समानरुपसेविभक्तहै कियाहै। तत्कालीनसमाजमें लेखनसामग्रीकी दुष्प्राप्यताकोध्यानमें रख करपाणिनीनेव्याकरणको स्मृतिगम्यबनाने के लियेसूत्रशैलीकी सहायताली है। जिसतरहसे जटिल एवं विस्तृतगणि तीयधारणाओ अथवासिद्धान्तोको सूत्रों द्वारासरलता सेव्यक्तकियाजाता है,

उसीतरहपाणिनीकेसूत्रोंद्वाराअत्यन्तसंक्षेपमेंहीव्याकरणकेजटिलनियमोंकोस्पष्टकरदियाहै। संक्षिप्तताब नाएरखनेकेलिएपाणिनीनेअनेकउपायिकएहै,

इसमें सबसेमहत्वपूर्णहैविशिष्टसं जाओं कानिर्माण। लेनिनग्राडके प्रोफेसरटी. शेरवात्सकीने लिखाहै "पाणिनीव्याकरणमानवीयमस्तिष्ककी सबसेबड़ीरचनाओं में सेएकहै।"

पाणिनीकाव्याकरणसम्पूर्णता, प्रयोगसरलतातथासंक्षिप्तताकीदृष्टिसेअत्याधिकमहत्वपूर्णहै।

#### भाषाओं के विकाश में व्याकरण का अवदान

अतीत कुमार त्रिपाठी, शोधच्छात्र, संस्कृत विभाग, कला संकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी

किसी भी भाषा का निश्चित और सुस्पष्ट व्याकरण होता है। भाषाओं के विकाश में व्याकरण की महत्त्वपूर्ण भूमिका होती है, भाषा हमेशा क्लिष्ट से सरल की ओर अग्रसर होती है। संस्कृत सभी भाषाओं की जननी मानी गयी है, इसी संस्कृत भाषा से ही पाली, प्राकृत, अपभ्रंश और आधुनिक हिन्दी का जन्म हुआ है। हिन्दी भाषा का महत्त्व दिनों दिन बढ़ता जा रहा है और विश्व मंच पर अपने को प्रतिष्ठित कर रही है यह हिन्दी भाषा संस्कृत भाषा का ही एक सरल रूप है।इतिहास विद् प्रायः नौ व्याकारणों का नाम लेते हैं—

# ऐन्द्रं चान्द्रं काश कृत्स्नं कौमारं शाकटायनम्। सारसस्वतं चापिशलं शाकलं पाणिनीयकम्।।

इन्हीं नौ व्याकरणों में समग्र वैज्ञानिकता को अपनाते हुए रचित होने के कारण से व्याकरण श्रृंखला में पूर्वीय एवं पाश्चात्य चिन्तकों एवं भाषा वैज्ञानिकों ने मणि के रूप पाणिनीय व्याकरण को ग्रहण किया है।

# विभिन्न शास्त्रों में पाणिनीय व्याकरण का महत्व

#### विनीता अम्बष्ठ

त्रिामुनि वैयाकरण के अन्तर्गत पाणिनि पतंजिल और कात्यायन का नाम विद्वद जनों में आदर के साथ लिया जाता है। व्याकरण साहित्य के ये तीनों सिरमौर माने जाते हैं। इन तीनों में से एक के भी आभाव में व्याकरण शास्त्रा का सांगोपांग ज्ञान असंम्भव है। ये तीनं महामुनियों के सम्यक् प्रयास से व्याकरण शास्त्रा पूर्ण हो सका है। त्रिमुनि वैयाकरण के अन्तर्गत सर्वप्रथम नाम पाणिनि का आता है। १५०० बी.सी. के पूर्व पाणिनि ने महेश्वरसूत्राणि का बोध कर एवं शिव के आशीर्वाद से विश्व विख्यात जिस ग्रन्थ की रचना के उसका नाम अष्टाध्यायी है। इस अष्टाध्यायी का नाम आठ अध्याय होने के कारण हुआ है इन आठ अध्यायों के अन्तर्गत लगभग पाणिनि ने चार हजार की सूत्रों की रचना की तद तत्कालीन समाज में व्याप्त बोलचाल कि भाषा को व्याकरण के नियम से बाँध दिया। इसं अष्टाध्याय के उपर बाद में कात्यायन ने वार्तिक कि रचना की। पाणिनि काल में पाणिनि के लेखनी से लोक समाज में जो शब्द छुट गए उनको कात्यायन ने वार्तिक की रचनाकर सि कर दिया।

वैसे कत्यायन ने पाणिनि के लगभग १५०० सूत्रों पर प्रश्न चिह्न भी लगा दिया कालान्तर में १५० बी.सी. में शुंग वंश के राजा पुष्य मित्रा के दरवार में पंतजिल मुनि क प्रादुर्भाव हुआ। पतंजिल ने पाणिनि के अष्टाध्यायी के ऊपर महाभाष्य कि रचना की। महाभाष्य में पतंजिल ने पाणिनि के कट्टहर समर्थक के रूप में उनके सूत्रों पर विस्तृत व्याख्या की साथ ही साथ पाणिनि के लगभग १५०० सूत्रों पर कात्यायन द्वारा उठाई गई आपित्तयों क निराकरण कर दिया। वैसे पतंजिल ने अपने काल में तीन ग्रन्थों की रचना की। योगशास्त्रा के रचना कर चित्त की, पदशास्त्रा तथा व्याकरणशास्त्रा की रचना कर वाणी की और आयुर्वें ग्रन्थ की रचना की- फ्योगेन चित्तस्य पदेन वाचां मलं शरीरस्य च वैद्यकेन ह

वैसे मान्यता है कि पाणिनि के पूर्व में भी चान्द्र व्याकरण, ऐन्द्रव्याकरण और व्याहि द्वारा लिखित व्याकरण शास्त्रा समाज में प्रचितत थे किन्तु दुर्भाग्यवश आज ये सभी उक्त ग्रन्थ अनुपलब्ध हैं। सम्प्रति व्याकरण शास्त्रा के जनक के रूप में पाणिनि एवं उनके दो अनुयादं कात्यायन और पतंजिल का नाम आदर के साथ लिया जाता है।

पाणिनि के ४००० सूत्रा विषयवार नहीं थे। सभी ४००० सूत्रा मिश्रित थे। कालान्तर में सि(ान्त कौमुदी के रचनाकार भट्टहोजिदीक्षित ने पाणिनि के सभी सूत्रों को विषयवार सुगठित एवं सुव्यस्थित कर दिया। विषयानुकूल सुव्यस्थित होने से जनमानस के बीच ने भट्टहोजिदीक्षित की रचना इतनी लोगप्रिय हुई कि आमजन पाणिनि को विस्मरण कर दिये और जनसामान्य में सि(ान्त कौमुदी को सर्वजन ने स्वीकार कर लिया। कालान्तर में पिफर छोटे बच्चों को व्याकरण ज्ञान प्रदान कराने के लिए सि(ान्त कौमुदी का लघुरूप मध्य सि(ान्त कौमुदी और लघु सि(ान्त कौमुदी की रचना व्याकरणकार वरदराज के द्वारा की गई। अबोध बच्चों के लिए लघु सि(ान्त कौमुदी अमृत तुल्य ग्रन्थ माना जाता है।

पाणिनि के ग्रन्थ कालान्तर में समाज में इतना लोकप्रिय हुआ की पाणिनि सम्प्रदाः चाल पड़ा। पाणिनि के ग्रन्थ अष्टाध्यायी पर अनेक टीकाएँ लिखी गई हैं। इतना तक कि टीक के उपर भी टीका लिखी गई जिनमें नागेश, कÕयत, जÕयट आदि प्रसिद्ध हैं। सर्वाधि मनोहरटीका बालमनोरमा है। वैसे नागेश द्वारा लिखित काशिकाटीका भी अति प्रसिद्ध है।

इस तरह व्याकरण शास्त्रा के जनक के रूप में पाणिनि का नाम अद्यावि समाज है समादृत है। आज संस्कृत के विकास के पीछे पाणिनि का अमूल्य योगदान माना जाता है। ह

वेदांगो में व्याकरण की गणना आदरपूर्वक ली जाती है तथा फ्मुखं व्याकरणं स्मृतंय अर्थात् वेद पुरूष का मुख व्याकरण माना जाता है। व्याकरण को वेद पुरूष के मुख मानने से ही व्याकरण शास्त्रा की महत्ता और गुरूता स्पष्ट हो जाती है। पूरा विश्व विशेषकर भारतीय वाग्ध्मय में आज भी व्याकरण के जनक पाणिनि कृवतारा की तरह अटल, अचल एवं कृव है।

# 'शिशुपालवधम्' महाकाव्य में पाणिनीय व्याकरण की उपयोगिता

शोधकर्त्री, दीक्षा सिंह (Ph.D), संस्कृत विभाग, कला संकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी-221005

भारतीय परम्परा में महाकवि माघ व्याकरण के प्रकाण्ड विद्वान थे। उन्हें 'महावैयाकरण' विशेषण से अभिहित किया जाता है। साहित्य के समान ही उनका व्याकरण पर भी अधिकार था। उन्होंने सरस एवं मनोहर उपमाओं द्वारा व्याकरण की नीरस परिभाषाओं का प्रतिपादन काव्य में सफलतापूर्वक किया हैं। शिशुपालवध के प्रत्येक श्लोक से उनका व्याकरण सम्बन्धी ज्ञान लक्षित होता है—

#### अनुत्सूत्रपदन्यासा सद्वृत्तिः सन्निबन्धना। शब्दविधेव नो भाति राजनीतिरपस्पशा।।

धातुओं के कर्तृवाच्य तथा कर्मवाच्य का सुचारू रूप से वर्णन करते हुए महाकवि माघ लिखते हैं—

## केवलं दधित कर्तृवाचितः प्रत्ययानिह न जातु कर्मणि। धातवः सृजित संह्थास्तयः स्तौतिरत्र विपरीतकारकः।।

अर्थात् सृज्, संहृ तथा श्रासु धातु भगवान् श्रीकृष्ण के विषय में सदैव कर्तृवाची प्रत्ययों से युक्त होते हैं यथा हरिः सृजित, हरिः संहरित, हरिः शास्ति। कृष्ण में द्वितीया नहीं होती, परन्तु स्तु धातु सर्वथा इसके विपरीत होती है। कर्मवाची प्रत्यय से युक्त होती है, यथा—हरिं स्तौति। हरि में प्रथमा विभक्ति कदापि नहीं होगी क्योंकि हरि की स्तुति सभी लोग करते हैं, हरि किसी की स्तुति नहीं करते। महाकवि माघ 'पा' धातु का प्रयोग दो अर्थों (पीने तथा रक्षा करने ) में अत्यन्त सुन्दरता से करते हैं—

# उद्धतान्द्विपतस्तस्य निध्नतो द्वितयं पपुः। पानार्थे रूचिरं रक्षार्थे भुवनं चराः।।

'उपसर्गेण धात्वर्थों बलादन्यत्र नीयते' अर्थात् उपसर्ग के प्रयोग से धातु के अर्थ में परिवर्तन हो जाता है। व्याकरण के इस सिद्धान्त के अनुसार इनका यह वर्णन अतीव मनोहर है—

# सन्तमेव चिरमप्रकृतत्वादप्रकाशितमदिद्युतदंगे। विभ्रमं मधुमदः प्रमदानां धातुलीनमुपसर्ग इवार्थम्।।

तात्पर्य है कि मद्यपान ने रमणियों के अंगो में पूर्वकाल से विद्यमान पर अप्रकाशित अनेक हावभाव हासपरिहासादि विलासों को प्रकट कर दिया जैसे उपसर्ग के साथ धातुओं के प्रयोग से अप्रकाशित अर्थ भी प्रकाशित होते हैं।अतः अतिविस्तार के भय से महाकवि की व्याकारिक प्रतिभा का विस्तृत वर्णन शोधपत्र में प्रस्तुत करूँगी।

#### "पाणिनीय व्याकरण में प्रत्याहारों का विमर्श"

डॉ. मृदुला मिश्रा, एम.ए. ;संस्कृतछ, पीएच.डी., विशष्ट नगर, आरा, भोजपुर, विहार

पाणिनीय प्रत्याहारों की इस समीक्षा से मुझे बहुत सी नयी बातें ज्ञात हुई हैं, जिनमें समान नामवाले अच् प्रत्याहार और अच् प्रत्यय के पार्थक्य का संकेत एवम् अट् प्रत्याहार और अ् आगम तथा इण् प्रत्याहार और इण् धतु के भेदों का कारण विशेषरूप से उल्लेखनीय है इसके अतिरिक्त जिन प्रत्याहारों का शब्दतः सूत्रों में उल्लेख हुआ है तथा जिनका दूसरे सूत्रों से भी सम्बन्ध है, उन सभी के सोदाहरण परिचय से ज्ञात हो गया कि पाणिनि के कितने सूत्रों में प्रत्याहार का उपयोग हुआ है। साथ ही यह बात भी समझ में आ गयी कि कारक, समास, आत्मनेपद, परस्मैपद आदि विधि-सूत्रों में प्रत्याहार का उपयोग क्यों नहीं हुआ, इस प्रश्न का समाधन भी प्रस्तुत ग्रन्थ में किया गया है। इसमें मुख्यरूप से संहिता कार्य आते हैं, क्योंकि इनमें ही वर्ण के पूर्वापर का सम्बन्ध अपेक्षित होता है। कारक, समास आदि विधि या तो अर्थप्रधान है, अर्थ को निमित्त मानकर होती है, इसलिए उनमें वर्णसमाम्नाय सम्बन्धें प्रत्याहारों का उपयोग नहीं हुआ। अतः प्रायः वर्णसिन्ध, प्रातिपदिक एवं धतु सम्बन्धे कार्यों में ही विशेषरूप से प्रत्याहारों का उपयोग हुआ है। जिनका उपयोग हुआ है, उन सभी सूत्रों के अर्थ का निरूपण अनुवर्तित पदों के संबंध का उल्लेख करते हुए किया गया है।

वर्णसमाम्नाय की उपयोगिता में वार्तिककारोक्त, "वृत्तिसमवायार्थ उपदेशः, अनुबन्धकरणार्थश्च, इष्टबु(यर्थश्च" इन तीन प्रयोजनों का तात्पर्य प्रस्तुत है। तत्पश्चात् प्रत्याहार का अर्थ तथा योग-दर्शन के प्रत्याहार पद के साथ इस योगरूढ़ प्रत्याहार पद की समता दिखार्य गयी है। साथ ही पाणिनीय प्रत्याहारों का आधर वर्णसमाम्नाय है, इस विषय पर भी प्रकार डाला गया है। इसके आगे वर्णमातृका और वर्णसमाम्नाय का पूरा परिचय है। वर्णसमाम्नाय से सम्ब( प्रत्याहारों की संख्या के निर्धरण में चय्, प्राम्, और र्-प्रत्याहार की समालोचना की गर्य है। वर्णसमाम्नाय से असम्ब( सुप्, सुट्, आप्, तिध्, तध् तथा उम्, कृत्र्, तृन्, मात्राव्, सध्-इन दस प्रत्याहारों का भी सोदाहरण विवेचन किया गया है। 'अ इ उ ण्, ) लू क्' आदि चार सूत्रों के अनुबन्धें से बननेवाले अण्, अक्, इक्, उक्, एध्, अच्, इच्, एच्, ऐच्, आदि इन स्वर-सम्बन्धे नौ प्रत्याहारों का विवेचन तथा अध् इध् आदि सम्भावित प्रत्याहारों को प्रत्याहार न मानने में पफलाभावरूप कारण का उल्लेख है।

इसके बाद अच् प्रत्याहार और अच् प्रत्याय के भेद-निरूपण में अच् प्रत्याहार का उपयोग उद्देश्य तथा पूर्व और उत्तर के निमित्तरूप में ही हुआ है, विध्यरूप में अच् प्रत्याहार का प्रयोग किसी भी सूत्रा में नहीं हुआ है - इसका उपपादन है। इसी प्रकार अट् प्रत्याहार और अट् आगम का विवेचन एवम् अण् प्रत्याहार और इण् धतु का विश्लेषण प्रमाणों के साध किया गया है।

# कच्छीवाग्विश्लेषणे पाणिनेरवदानम्

Himanshu Devendra Joshi, Research Scholar, Shree Somnath Sanskrit University, Veraval (Gir-Somnath) - Gujarat

भारतस्य पश्चिमे तीरे विद्यते कच्छप्रदेश:। गद्यपद्यादिभि: समृद्धा तत्रत्या कच्छीभाषा। अस्यां भाषायामि नैकेषु स्थानेषु दृश्यते पाणिनिप्रभाव:। भाषमात्रविश्लेषणे पाणिनीयव्याकरणस्य महत्त्वं प्रायः सर्वे पौर्वात्यपाश्चात्यभाषाशास्त्रिण: विद्वांस: समानस्वरेण स्वीकुर्वन्ति। प्रकृतशोधनिवन्धे कच्छीवाचि प्रचितानां शब्दानां पाणिनिरीत्या प्रकृति-प्रत्ययानां निर्देशनेन एकं तथ्यान्वेषणं कृतं वर्तते, यद् कच्छीवाचः विश्लेषणे पाणिनिव्याकरणस्य का भूमिका भवितुं शक्नोति। उपक्रमेऽस्मिन् कृतद्धित-समासैकशेष-सनाद्यन्तधातुरूपासु पञ्चवृत्तिषु आदितः तिसृणां वृत्तीनां कच्छीवाचि कथं प्रयोगो भवतीति दर्शयित्वा पाणिनिव्याकरणानुमता कच्छीवाग्विश्लेषणस्य एका पद्धतिः सङ्केतिता वर्तते।

# प्रमुख रुपको में पदजन्य हास्य

किरन प्रकाश, शोधच्छात्रा. संस्कृत विभाग, कला संकाय. काशी हिन्दू विधविद्यालय,वाराणसी।

व्याकरणशास्त्र में "सुप्तिङ्न्तं पदम्" सूत्र से सुबन्त और तिङ्न्त की पद संज्ञा होती है। पद से उत्पन्न हास्य को पदजन्य हास्य कहते हैं।संस्कृत साहित्य के रुपकों में हास्य कभी एक पद जन्य होता है, कभी वाक्यजन्य तथा कभी अभिनय के द्वारा व्यक्त होता है। जिसमें पदजन्य हास्य का उदाहरण निम्न प्रकार है।भासकृत अविमारक नाटक में

विदूषक :--

अहो नगरस्य शोभा सम्प्रति। अस्तमासादितो भगवान् सूर्यो दृश्यते दिधिपण्डपाण्डरेषु प्रासादेष्वप्रापणालिन्देषु प्रसारितगुडमधुरसङ्गत इवा( 2/पृ०सं० 46 )

यहाँ पर विदूषक कन्यान्तःपुर नगर की शोभा की समानता दिध, मधु और गुड़ से करता है, इस दिधिपण्डपाण्डरेषु सुबन्त पद के प्रयोग से पदजन्य हास्य व्यञ्जित होता है।नाटक में शकार एक पात्र होता है जिसे ऐतिहासिक, पौराणिक कथाओं का ज्ञान नहीं रहता है। "दिरद्रचारुदत" नाटक मे जब शकार से वसन्तसेना बचकर भागती है तब शकार कहता है- वसन्तसेना! विलाप करो! विलाप करो! क्योंकि-

किं वासुदेवः शवपत्तनेशः कुन्ती सुतो वा जनमेजयो वा। अहं त्वां गृहित्वा केशहस्ते दुःशासनः सीतामिवाहरामि॥ ( 1 /पृ०स० 42 )

इस श्लोक में सीता इस सुबन्त पद से हास्य व्यजिञ्त हो रहा है क्योंकि दुःशासन ने सीता का नहीं द्रौपदी का केश बलात् खीचा था।इस प्रकार से शोध पत्र में अनेक रूपकों में पद जन्य हास्य का विवेचन किया जायेगा।

# ''युधिष्ठिरविजयम्'' महाकाव्य में वागर्थ विवेचन

कृष्ण कुमार त्रिपाठी, शोधच्छात्र, साहित्य विभाग, सं.वि.ध.वि. संकाय,काशी हिन्दू विश्वविद्यालय,वाराणसी।

सांसारिक प्राणियों के समस्त कार्य सुख व शान्ति की प्राप्ति के लिए ही इस संसार में प्रवर्तित एवं सम्पादित होते आ रहे हैं संसार के भौतिक पदार्थों से मानव को शारीरिक सुख तो अवश्य प्राप्त होता है पर उसको आत्मिक सुख व सन्तुष्टि लोकत्तरवर्णन निपुण किव कर्म ही प्रदान कर सकता है ऐसे लोकोत्तर किवकर्म को करने में निपुण 9वीं शताब्दी में महाकिव वासुदेव नामक किव हुए। जिन्होंने "युधिष्ठिरविजयम्" नामक महाकाव्य क प्रणयन किया। इन्होंने सम्पूर्ण महाभारत को अपने महाकाव्य के आठ आश्वासों में संक्षिप्त रूप से निबद्ध किया है, इस महाकाव्य के सम्पूर्ण पद्य यमक अलंकार में है जिसमें व्याकारण के अनेक नवीन शब्दों का चयन करके चमत्कृत अर्थ के लिए प्रयोग किया है।

पीडयतीमं देशं बको नराशोऽतिदुष्कृती मन्देशम्। अत्र वने कङ्कालं खादन्निवसत्यसावनेकं कालम।

यथा-

अर्थ- हे आर्ये! इस मन्देश स्थान को नरभक्षी, महापापी बकासुर पीडित करता है इस वन में वह मनुष्यों के अस्थियों को खाता हुआ चिर काल से निवास करता आ रहा है।महाभारत में बकासुर के प्रसंग में यह पद्य महाकि ने लिखा हैं। यहां वन के लिए मन्देशम् पद का प्रयोग किया है जिसका अर्थ है मन्दः ईशः प्रभुर्थस्य स तादृरं इमं देशं मन्देशम्, तथा नरभक्षी के लिए नराशः पद का प्रयोग किया है जिसका अर्थनरान् अञ्चातीति नराशः बकः । "अनेकं कालम्" में चिरकाल से निवास करने के कारण "कालाद्ध्वनोरत्यन्तसंयोगे" सूत्र वितीया विभक्ति होती है व्याकरण के नियमों से निबद्ध इस प्रकार से इस महाकाव्य में प्रायः सभी पद्यों में ऐसे नं तथा चमत्कृत शब्द अर्थ विशेष के लिए प्रयोग किये गये हैं। उनका विवेचन शोध पत्र में प्रस्तुत किया जायेगा।

## पतञ्जलि के अष्टाध्यायी में अर्थशास्त्र

डॉ. माधवी शर्मा (प्राचार्य), डी. बी. (पी. जी.) महाविद्यालय, खेरली (अलवर)

येनाक्षरसमाम्नायमधिगम्य महेष्वरात्। कृत्स्नं व्याकरणं प्रोक्तं तस्मै पाणिनये नमः। येन धौताः गिरः पुसां विमलैः शब्दवारिभिः। तमश्चा ज्ञानजं भिन्नं तस्मै पाणिनये नमः।।

जिन्होंने भगवान महेष्वर से अक्षरसमाम्नाय (अ से ह तक की वर्णमाला) प्राप्त की, ज्यामहामुनि पाणिनि जी को मैं नमस्कार करता हूँ। जिन्होंने स्वच्छ शब्द रूपी जल से मानव मात्र के वाणी को प्रक्षालित किया तथा अज्ञान से उत्पन्न अन्धकार को दूर किया, उन पाणिनि को नमस्कार करता हूँ।महर्षि पतञ्जलि की पाणिनि के विषय में यह उक्ति सार्थक है कि सामर्थ्ययोगान है किञ्चिद्समन् पष्यामि शास्त्रे यदनर्थकं स्यात्' ऐसा कोई भी विषय नहीं है जिसका......पाणिनि की अष्टाध्यायी में न हो। यह उक्ति सार्थक है कि 'यन्नेहास्ति न तत्क्वचित्' जो विशय इस्ने नहीं है वह कहीं नहीं है। अष्टाध्यायी के सूत्रों में विज्ञान, गणित, कला, भूगोल, इतिहास, कल ज्योतिष, अर्थषास्त्र आदि समस्त विषय समाविष्ट हैं।पाणिनीय अष्टाध्यायी के चार हजार सूत्रों समस्त विषयों की जिज्ञासाएँ पूर्ण हो जाती हैं।

#### "शब्दब्रह्माणि परब्रह्माधिगच्छति।"

'पाणिनिप्रणीत व्याकरण मानव प्रतिभा की पराकाष्ठा है और यह आष्वर्यजनक शाब्दि आविष्कार है।''पाणिनि प्रसूति अष्टाध्यायी में चाँदी की मानक मुद्रा कार्षापण का संदर्भ प्राप्त होता है साथ ही इसके विभिन्न खण्ड जैसे अर्द्धकार्षापण पादकार्षापण, कार्षापण का 1/16 वें भाग का उल्लेख प्राप्त होता है।पाणिनि का एक सूत्र है "रूपादाहत प्रषंसयोर्यपः आर्यात् आहत एवं प्रषंसा के लिए रूप शब्द में "यप्" प्रत्यय जोडा जाता है। आहत के सन्दर्भ में "रूप" का उल्लेख मिलता है। आहतम् रूपमस्य रूप्यो दीनारः रूप्यः केदारः रूप्यः कार्षापणम्। मुद्रा पर रूप (चिह्न) अंकित होते थे अतः "रूप्य" शब्द मुद्रा के लिए प्रयुक्त होने लगा।अष्टाध्यायी के पंचम अध्याय के प्रथम पाद के सूत्र 19/37 में मुद्रा के रूप में सिक्कों के क्रय का उल्लेख है। इस प्रकार पाणिनि ने समग्र अर्थषास्त्रीय धाराओं को प्रवाहित किया है।

#### पाणिनीय स्वर प्रक्रिया - परम्परा और महत्त्व

डॉ॰ रामचन्द्र, संस्कृत विभाग, यूनिवर्सिटी कॉलेज, कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय, कुरुक्षेत्र (हरियाणा),

पाणिनीय अष्टाध्यायी में स्वर प्रक्रिया का स्थान अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है । अष्टाध्यायी के षष्ठाध्याय के प्रथमपाद में अनुदात्तं पदमेकवर्जम् (6/1/158) से लेकर पाद के अन्तिम सूत्र समासस्य (6/1/223) तक स्वर प्रक्रिया के सूत्र हैं । इसके साथ ही षष्ठाध्याय का सम्पूर्ण द्वितीय पाद (कुल सूत्र 199) भी स्वर प्रक्रिया से सम्बद्ध हैं । अष्टाध्यायी के अष्टम अध्याय में भी बड़ी संख्या में प्रातिपदिक एवं आख्यात की स्वर प्रक्रिया वाले सूत्र हैं । धात्पाठ की प्रक्रिया भी स्वराधारित ही है । सभी प्रत्ययों से सम्बद्ध रित्, नित्, चित्, तित् आदि अनुबन्ध भी स्वर प्रक्रिया के साथ सूक्ष्मता से जुड़े हैं । यह कथन अतिशयोक्ति नहीं होगा कि स्वरप्रक्रिया पाणिनीय अष्टाध्यायी में तिलों में तैल की तरह अनुस्यूत है ।दूसरे पक्ष में वैदिक वाङ्मय में दृष्टिपात करने पर स्पष्ट होता है कि चारों वेद, शतपथ ब्राह्मण आदि में भी सम्पूर्ण मन्त्र एवं कण्डिका आदि सस्वर ही लिखे गए हैं ।दुर्भाग्यवश यह परम्परा वर्तमान समय में क्षीणतर हो रही है। महावैयाकरण भट्टोजिदीक्षित ने सिद्धान्तकौमुदी में स्वरप्रक्रिया को स्थान दिया है । वेङ्कटमाधव ने स्वरानुक्रमणी नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखा है । महर्षि दयानन्द का सौवरः ग्रन्थ भी इस परम्परा का उज्ज्वल रत्न है । पं. यधिष्ठिर मीमांसक का वैदिक स्वर मीमांसा भी पठनीय है शोध-आलेख में पाणिनीय स्वर प्रक्रिया की गौरवमयी परम्परा और शास्त्रीय एवं वैदिक व्याख्या के रहस्योद्घाटन में उसके महत्त्व का अनुशीलन प्रस्तुत किया जायेगा ।

#### शब्दार्थ विमर्श

रंजना यादव, संस्कृत विभाग, कला संकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी -221005

शब्द सुनते—सुनते अर्थ की प्रतीति होती है और अर्थ को देखने से उसके वाचक शब्द का स्मरण होता है अतः शब्द और अर्थ में कोई सम्बन्ध अवश्य है। इस सम्बन्ध का ही नाम है वृत्ति। वृत्ति का अर्थ है -वर्तते - शब्दोऽर्थे प्रवर्तते यया सा वृत्तिः। शब्द अर्थ का बोध कराने के लिए जिसके द्वारा प्रवृत्त हो वह वृत्ति है। वृतु वर्तने धातु से करण अर्थ में क्तिन् प्रत्यय करने से वृत्ति शब्द निष्पन्न हुआ है। अर्थात् पद और पदार्थ का सम्बन्ध वृत्ति है। वह दर्शन भेद से भिन्न प्रकार की है। मीमांसक शब्द और अर्थ का बोध्य—बोधक भाव सम्बन्ध मानता है। और तीन प्रकार की वृत्ति मानता है— अभिधा, लक्षणा और गौणी वृत्ति। नैयायिक ईश्वरेच्छा या इच्छा से सम्बन्ध (=शक्ति) मानता है, उसके मत में शक्ति (अभिधा) और लक्षणा दो ही पद की वृत्तियाँ है। वैयाकरण वाच्य - वाचक भाव रुप सम्बन्ध मानता है। प्राचीन वैयाकरण केवल अभिधा को ही वृत्ति मानते है। नव्य वैयाकरण अभिधा

लक्षणा तथा व्य िकना इन तीनों वृत्तियों को मानते हैं। वाक्य वृत्ति को भी कुछ आचार्य मानते हैं— उसका नाम है तात्पर्य। यह पदार्थों का परस्पर सम्बन्ध है जो वाक्यार्थ बोध कराता है। इसे प्रावीन नैयायिक (जयन्त भट्ट) और काव्यशास्त्री (अभिनवगुप्तपादाचार्य, मम्मट, विश्वनाथ प्रभृति) मानते हैं वैयाकरण, भाट्टमीमांसक और वेदान्ती की भी सम्मति तात्पर्यार्थ मानने में है काव्य (दृश्य —श्रव्य, शास्त्र के कितपय एक देशी विद्वान् कुछ और वृत्तियाँ भी मानते हैं। वे हैं — रसना, भोजकत्व और भावकत्व। रसना का निरुपण नाट्यशास्त्र में अभिनव गुप्त ने किया है। काव्य में रसाभिव्यक्ति के लिए विश्वनाथ ने इसी माना है। भावकत्व, भोजकत्व को साधारणीकरण तथा रसास्वाद के लिए भट्टनायक ने माना है। इस प्रकार कुल सात वृत्तियाँ हैं। इसमें पद — पदार्थ का साक्षात् सम्बन्ध रुप वृत्ति केवल अभिधा है। लक्षणा साक्षात् अर्थ की वृत्ति है। शब्द की आरोपित वृत्ति है। व्य िजना शब्द, अर्थ, वेष्टा उपदेश आदि की वृत्ति है इसे मीमांसक और नैयायिक भी अर्थवृत्ति के रूप में मानते हैं। "स्वज्ञानेनान्यधीहेतुः सिद्धेऽर्थे व्य धिजकोमतः यथा दीपो ......" नैयायिक हरीतकी भक्षण को जलगट माधुर्य का व्य धिजक मानता है उपसर्गों को द्योतक भी मानता है।

## शिशुपालवधम् महाकाव्य में प्राप्त उपसर्ग वैशिष्ट्य

अलकेश कुमार, मिश्र शोधच्छात्र, संस्कृत विभाग,कलासंकाय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी

संसार में कुछ मनुष्यों का जन्म परमार्थ के लिये होता है; जो अपने जीवन को आने वाले सन्ति के लिये समर्पित कर देते हैं। एक ऐसे ही परोपकारी आचार्य को रत्नगर्भा ने धारण किय जिसने अपने जीवन का प्रत्येक क्षण जगत् को समर्पित कर दिया। फलतः उनके चिन्तनरूपी मन्धन से निकला हुआ रत्न अष्टाध्यायी सेस्कृत काव्यसुधियों के मानसपटल पर आज भी जीवन्त रूप ने विद्यमालन है। व्याकरण की ऐसी वैज्ञानिक रचना संसार के किसी भाषा के व्याकरण में प्राप्त नहीं होती है। पाणिनि की अष्टाध्यायी आठ अध्यायों में विभक्त है प्रत्येक अध्याय में चार पाद है और के अन्तर्गत सूत्र है सूत्रों की कुल संख्या चार हजार है। अष्टाध्यायी की रचना अत्यन्त सरल और मनोरम शैली में की गई है; पाणिनि की महान् उपलब्धियों में सूत्रों का लघुकरण माना जा सकता है। इन्होंने पहले की अपेक्षा प्राञ्ल सूत्रों की उद्भावना की, सूत्रों को उलझा हुआ नहीं रखा तथा विद्यार्थियों के स्मृति में शीघ्र आनेवाला एक सुगम मार्ग प्रदर्शित किया; जिसकी आभा से भारतीय तथा पाश्चात्य दोनों विद्वान प्रभावित हुये।

अष्टाध्यायी में पाणिनि ने उपसर्ग संज्ञा का नाम लिया है, जिसका लक्षण है उपसर्गः किया योगे प्रादि क्रिया के योग में उपसर्ग संज्ञक हो। प्रादिगण में वाईस शब्द पित है—प्र,परा,अप,सम्,अनु,अव,निस्,निर्,दुस्,दुर्,वि,आङ्,नि,अधि,अपि,अति,सु,उत्,अभि,प्रति,परि तथा उप इनका प्रयोग काव्यों में प्रचुर मात्रा में देखा जाता है। शिशुपालवधम् महाकाव्य सेस्कृत साहित्य का एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण काव्य है अतः मैंने अपने शोधपत्र का विषय शिशुपालधम् महाकाव्य में प्राप उपसर्ग वैशिष्ट्य को बनाया; जिसका कूक्ष्म निरीक्षण इस प्रकार है—

गतं तिरश्चिनमनुरुसारथेः प्रसिद्धमूर्ध्वज्वलनं हविर्भुजः। पतत्यधो धाम विसारि सवर्तः किमेतदित्याकुलमीक्षितं जनैः।।

प्रस्तुत श्लोक में विसारि पद आया है जो वि उपसर्गपूर्वक सृ धातु घञ् प्रत्यय करने पर निष्पन हुआ है, जिसका

अर्थ है- फैलना। यहाँ वि का क्रिया के साथ योग होने के कारण वि की उपसर्ग संज्ञा हाती है।

## निवर्त्य सोऽनुव्रजतः कृतानतीनतीन्द्रियज्ञाननिधिर्नमः सदः। समासदत् सादितदैत्यसम्पदः पदं महेन्द्रालयचारु चक्रिणः

यहाँ अनुव्रजतः पद आया है,जो अनु उपसर्ग पूर्वक व्रज धातु से क्त प्रत्यय करने पर सिद्ध होता है, जिसका अर्थ है— पीछे—पीछे आना अर्थात अनुसरण करना। यहाँ भी अनु का क्रिया के साथ योग होने से अनु की उपसर्ग संज्ञा होती है।

काव्य में ऐसे अनेक स्थल है; जहाँ उपसर्गों के प्रयोग से कवि ने अभीष्ट अर्थ का प्रतिपादन किया है, न केवल माघ अपितु सभी कवियों के द्वारा उनके काव्यों में प्रादि उपसर्गों का प्रयाग देखा जाता है। अतः पाणिनि प्रतिपादित उपसर्ग काव्यों के लिये एक अनिवार्य तत्त्व है।

### पाणिनीय व्याकरण का उपकारकत्व : निरूक्त के सन्दर्भ में

#### अश्वनी देवी

'निरुक्त' यास्क द्वारा विरचित निर्वचन ग्रन्थ है जो मुख्यतः वैदिक तथा प्रस⊕तः लौिकक दोनों प्रकार के दुरुह शब्दों का निर्वचन (व्याख्या) करता है। पाणिनीय व्याकरणों में शब्दों के प्रकृति—प्रत्यय आदि की कल्पना करके शब्दों को व्याकृत, तथा निष्पन्न किया है। वैदिक व्याकरण, प्रतिशाख्य आदि में वैदिक शब्दों का तथा संस्कृत व्याकरण में लैकिक संस्कृत के शब्दों के विषय में विचार किया गया है। यद्यपि पाणिनीय व्याकरण मुख्यतः लैकिक संस्कृत के शब्दों की दृष्टि से रचा गया है किन्तु वैदिक शब्दों की साधुता आदि की दृष्टि से भी पाणिनीय व्याकरण महत्वपूर्ण है।विभिन्न तथ्यों के आधार पर यह प्रमाणित किया गया है कि पाणिनीय का समय चौथी या पाँचवी शताब्दी ई0 पू० है तथा यास्क का समय लगभग सात सौ ई० पू० माना गया है। अतः यास्क कृत निरुक्त पाणिनि कृत अष्टाध्यायी से प्राचीन ग्रन्थ है। पाणिनि ने अष्टास्थायी में यास्कादिश्यों गोत्रे 2/04/63 मेंयास्क शब्द की सिद्धी प्रस्तुत की है। यास्क ने जिसे शब्द का उल्लेश निरुक्त में किया है पाणिनि में उसमें से कुछ शब्दों व्याख्या की तथा उसे परिभाषित भी किया है। जैसे यास्क ने अभ्यास, अभ्यस्थ, गुण, उपाधा जैसे शब्दों का प्रयोग किया हैं किन्तू इनकी व्याख्या नही की है। पाणिनि ने इन सबको परिभाषा के लिए सूत्र बनाकर उनमें इन्हे स्पष्ट करने का प्रयास किया है। पाणिनि का बहुत प्रसिद्ध सूत्र 'प्रत्ययः' 3/1/1 है किन्तु यास्क प्रत्यय के स्थान पर 'उपलब्ध' शब्द का प्रयोग करते है।निरुक्त के अध्ययन से यह प्रतीत होता है कि यास्क किसी प्राचीन व्याकरण के आधार पर ही कुछ शब्दों का प्रयोग किया है। यास्क स्वयं यह स्वीकार करते हैं कि व्याकरण की परिपूर्णता निरुक्त में आकर पूर्ण होती है। यास्क बड़े ही सीमित क्षेत्र में अपनी कल्पनाओं - लोप, आगम, वर्ण -विकार आदि प्रक्रिया का प्रयोग करते हैं इस तथ्य को व्याकरण मर्मज्ञ भर्तृहरि अच्दी तरह से जानते हैं। पाणिनि ने भी अष्टाध्यायी को सूत्र शैली में लिखा है। अतः कह सकते है कि निरुक्त अष्टाध्यायी का उपकारक ग्रन्थ है। जिस प्रकार व्याकरण के क्षेत्र में अन्तिम आचार्य पाणिनि हुये उसी प्रकार नैरुक्त परम्परा में अन्तिम व्याख्याकार यास्क हुये।

SPORTED DATE OF THE PARTY THE TANK THE PARTY OF THE PARTY

HORE STANDARD CONTRACTOR RELIGIOUS A SECURIOR SE SECURIOR DE SERVICIO SE SERVI

#### " ऋग्वेद प्रातिशाख्य में स्वरों का संक्षिप्त विवेचन"

डा० अजय कुमार,अवस्थीएम०एम०(संस्कृत), पी-एच०डी०

'स्वर' शब्द 'स्वृ' धातु से 'घ' प्रत्यय के योग से बना है। कहीं—कहीं स्वर के स्थान पर 'स्वार' शब्द का प्रयोग भी मिलता है। 'स्वार' शब्द 'स्वृ' धातु से 'घञ्' प्रत्यय लगाकर बनाया गया है। इन दोनों को अर्थों में कोई भेद नहीं है। महाभाष्य में कहा गया है कि "स्वयं राजन्ते इति स्वराः"। व्याकरण ग्रन्थों में माहेश्वर सूत्रस्थ अच् प्रत्याहार के अन्तर्गत आने वाले वर्णों को अच् कहते हैं। जिनसे पदो के अर्थ जाने जाते हैं वे स्वर कहलाते हैं।

## "स्वरवर्णान्प्रयुञ्जानो हस्तेनाधीतमाचरन्। ऋग्यजुः सामभिः पूतो ब्रह्मलोकमवाप्नुयात्।।"

वैदिक मन्त्रों के वास्तविक अर्थ को समझने के लिए उदात्तादि स्वरों का ज्ञान होना आवश्यक है। शबर स्वामी ने स्वरों के महत्त्व को बतलाते हुए मीमांसा सूत्र के भाष्य में लिखा है— "अय त्रैस्वर्यादीनां कथं समाम्नानमिति ? अर्थावबोधनार्था भविण्यति।" 5 वैदिक मन्त्रों के उच्चारण में स्वर के अशुद्ध उच्चारण से कितनी हानि होती है इसे स्पश्ट करने के लिए पाणिनीय शिक्षा यह उद्घोष करती है— जो मन्त्र स्वर या वर्ण से हीन होता है वह मिथ्या रूप से प्रयुक्त होने के कारण अभीष्ट अर्थ को नहीं कहता है। वह वाग्वज बनकर यजमान को ही विनष्ट कर देता है, जैसे स्वर के अपराध से 'इन्द्र शत्रु' पद यजमान वृत्रासुर का ही विनाशक बन गया—

## "मन्त्रोहीनः स्वरतो वर्णतो वा,मिथ्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह। स वाग्वजो यजमानं हिनस्ति,यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोऽपराधात्।।"

ऋग्वेद प्रातिशाख्य के सम्पूर्ण तृतीय पटल, बारहवें, पन्द्रहवें तथा सत्रहवें पटल में स्वरों का प्रतिपादन किया गया है। इन्ही आधारों पर स्वरों का विवेचन इस प्रकार किया जा सकता है—

#### उदात्तश्चानुदात्तश्च स्वरितश्च त्रयः स्वराः। आयाम विश्रम्भाक्षेपैस्त उच्यन्ते।।"

अर्थात् उदात्त, अनुदात्त और स्वरित ये तीन स्वर हैं। उच्चारणावयवों के ऊर्ध्वगमन(आयाम्), अधोगमन(विश्रम्भ) और विर्यग्गमन(आक्षेप) का क्रमशः संक्षिप्त विवेचन किया जाएगा।

#### भारतीय व्याकरण परंपरा पर पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव

**डॉ॰ अर्चना सिन्हा,** सहायक प्राध्यापिका(संस्कृत विभाग), दी ग्रेजुएट स्कूल कॉलेज फॉर वीमेन, जमशेदप्र, कोल्हान विश्वविद्यालय, चाईबासा

भारतीय आर्य भाषओं की प्राचीनता के समान भारतीय व्याकरण की परंपरा भी प्राचीन है | इस परंपरा की सबसे महत्वपूर्ण कड़ी हैं पाणिनि | पाणिनि देववाणी के आद्य वैयाकरण नहीं हैं, प्रत्युत पूर्व वैयाकरणों के नाम, मत तथा ख्याति का संकेत हमें विशेषतः वैदिक वांग्मय के प्रतिशाख्यों से उपलब्ध होता है | पाणिनीय अष्टाध्यायी व्याकरण शास्त्र का एक विलक्षण ग्रन्थ है | अनेक अर्थों को अपने अन्दर समाहित करनेवाले ये पाणिनि के

सूत्र विश्व साहित्य की अमूल्य निधि है | चतुर्दश माहेश्वर सूत्र से आचार्य पाणिनि ने अष्टाध्यायी का विशाल शब्द शिल्प का निर्माण किया | अपने विलक्षण रचना-कौशल और संयोजन के कारण आज भी यह शास्त्र शब्दविद्या में सर्वोच्य स्थान रखता है | शब्द-शास्त्रीय विचारधाराओं, चिंतन तथा दर्शन का यह गंगोत्री है, जिसकी प्रतिष्ठा युगों तक अक्षुण्ण रहेगी | अष्टाध्यायी में आठ अध्याय, बत्तीस पाद और सब मिलाकर लगभग ३१५५ सूत्र हैं | महाभाष्य में अष्टाध्यायी को 'सर्ववेदपरिषद्-शास्त्र' कहा गया है | मेरे इस आलेख में अष्टाध्यायी के विभिन्न अवयवों एवं घटकों यथा- ध्वनि-विभाग, नाम, पद, क्रिया, वाक्य, लिंग इत्यादि तथा उनके अंतरसंबंधों ने भारतीय व्याकरण परम्परा को किस प्रकार प्रभावित किया, इस तथ्यों को उकेरने का प्रयास होगा |

## पाणिनीय-शिक्षामें शुद्ध एवंअशुद्धोच्चारण के परिणाम : एक अध्ययन

डॉ० (श्रीमती) कमलेशवर्मा, एसो०प्रोफेसर, संस्कृतविभागाध्यक्षा, आगराकॉलेज, आगरा ।

महर्षि पाणिनि के मतों को प्रतिपादित करने वालीशिक्षा ही 'पाणिनीय शिक्षा' है। यह शिक्षाशास्त्र के क्षेत्र में एक ऐसासर्वप्रथम ग्रन्थ है जिसपर शिक्षा विषय का सारा अस्तित्व टिकाहुआ है। चूंकि पाणिनि मुख्य रुप से ध्विन शास्त्री हैं इसिलये उन्होंने 'पाणिनीय—शिक्षा' में शुद्धोच्चारण तथा शुद्ध—स्वरप्रक्रिया परिवशेष जोर दिया है एवं उस वेदपाठ के सुपरिणाम और दुष्परिणामपर भी प्रकाश डाला है। उनके अनुसार ऐसा वेदपाठी, जो स्वर औरउच्चारण की दृष्टिसे एक निष्ठ होकर वेदपाठ करता है तो उसकाशुद्ध उच्चरित वर्ण उसको इस लोक में तो सम्मान प्राप्त कराता हीहै, साथ ही ब्रह्मलोक में भी उसकी बहुत प्रतिष्ठा होती है।सद्गुरुसे विधिवत् पढ़ा हुआ एवं उसका अभ्यास किया हुआ तथा परम्परासे प्राप्त विशुद्ध पाठ के साथ उच्चरित वेदमन्त्रों में स्वमेव 'ब्रह्म' विराजत हैं, जैसा कि पाणिनि ने कहा भी है—

एवंवर्णाः प्रयोक्तव्यानाडव्यक्तान चपीड़िताः । सम्यक्—वर्ण—प्रयोगेणब्रह्मलोकेमहीयते ।। सुतीर्थादागतंव्यक्तंस्वाम्नातंसुव्यवस्थितम् । सुस्वरेणसुवक्त्रेणप्रयुक्तंब्रह्मराजते ।। (पाणिनीय शिक्षा)

इसके विपरीत जो वेदपाठ करने में अशुद्ध उच्चारणकरता है उसके लिये स्वर और वर्ण से भ्रष्ट वेदमन्त्र का परिणामअनिष्ट दायक हो जाता है। यास्कमुनि ने भी अपने निरुक्त में ऐसानिर्देश दिया है जिसको अत्यन्त उपयोगी समझ कर पाणिनि ने भीअपने शिक्षाग्रन्थ में उद्धृत किया है यथा—

> मन्त्रहीनोस्वरतोवर्णतो वा मिथ्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह । सवाग्वजो यजमानंहिनस्ति यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोडपराधात् ।।

-निरुक्त

अर्थात् स्वर और वर्ण से भ्रष्ट वेदमन्त्र अभीष्ट फल देने वाला हीनहीं होता अपितु वह इन्द्र शत्रु के समान वाग्वज होकर यजमान कोही विनष्ट कर डालता है। पाणिनि ने वर्णों के सम्यक् उच्चारणकरनेपर बल दियाहै एवं अशुद्ध उच्चारण से बचने के लिये निर्देशदिये हैं।प्रस्तुत शोधपत्र पाणिनीय—शिक्षा में पाणिनि द्वाराशुद्ध उच्चारण से होने वाले सुपरिणामों तथा अशुद्धोच्चारण होनेवाले दुष्परिणामों एवं उन से बचने के लिये बताये गये उपायों पर हीप्रकाश डालने का प्रयानिकया गया है।

#### महाकवि माघ के काव्य में पाणिनी-व्याकरण

शालिनी मिश्रा, शोधच्छात्रा, रा0सं0सं0 गंगानाथ झा परिसर, आजाद पार्क, इलाहाबाद

संस्कृत साहित्य में 'महाकवि माघ' की गणना प्रथम श्रेणी के कवियों में की जाती है। महाकवि माघ श्रेष्ठ कवि होने के साथ ही, विविध शास्त्रों के निष्णात विद्वान थे। उनका शास्त्र—ज्ञान सहज ही उनके काव्य में झलक पड़ता है। महाकवि माघ की एकमात्र कृति 'शिशुपालवधम्' में प्रतिबिम्बित व्याकरण, धर्म, दर्शन, काव्यशास्त्र तथा अन्य विविध शास्त्रों का सैद्धान्तिक और व्यवहारिक विवेचन व्यापक रूप में प्रस्तुत किया गया है। शिशुपालवधम् के आद्यन्त सम्यक परिशीलन करने के उपरान्त यह तो स्पष्ट हो जाता है कि महाकवि माघ व्याकरण के प्रकाण्ड विद्वान थे। डा० व्यास ने लिखा है—कालिदास मूलतः कवि हैं और भिट्ट कोरे वैयाकरण किन्तु माघ स्वतन्त्र पाण्डित्य को लेकर उपस्थित होते हैं। व्याकरण के विशिष्ट प्रयोगों की दृष्टि से माघ का निम्नलिखित श्लोक द्रष्टव्य है जिसमें लकारार्थ प्रक्रिया से सिद्ध होने वाली क्रियाओं का प्रयोग किया गया है।

#### पुरीमवस्कन्द लुनीहि नन्दनं...... (शिशु0 1/51)

महाकवि माघ का व्याकरणशास्त्र पर पूरा अधिकार था। शिशुपालवध का 19वाँ सर्ग इसका पुष्ट प्रमाण है। 'पा' (पाने, रक्षणे) धातु का दोनों अर्थों में चमत्कारिक ढंग से एक साथ प्रयोग किया है।

#### उद्धतान्द्विषतस्तस्य निघ्नतो द्वितयं ययुः। पानार्थे रूधिरं धातौ रक्षार्थे भुवनं शराः।। (शिशु० 19/103)

माघ ने सामान्यतः लुङ्, यङ्, लुननन्त क्रियापद तथा पाणिनी सम्मत प्रयोगों पर ध्यान दिया है, इसलिए उन्हें महावैयाकरण के विशेषण से विभूषित किया जाता रहा है।

"पाणिनीय व्याकरणे परिभाषा सूत्राणां महत्वम्"महर्षि पाणिनि

कु0लीलावती, शोधच्च - छात्रा (संस्कृत व्याकरण), अतर्रा पी0जी0 कॉलेज अतर्रा, बाँदा (उत्तर प्रदेश)

प्रस्तावना:-संस्कृत वाड्मय में व्याकरण का अप्रतिम स्थान है। व्याकरण के अन्तर्गत परिभाषाएँ एक निश्चित उददेख निर्धारित करते है अतीव उपयोगी ही यद्यपि प्रत्येक साहित्य में परिमार्जन की दृष्टि में व्याकरण को विद्वानों ने विशिष्ट स्थान प्रदान किया है। किन्तु पाणिनीय का व्याकरण सर्वत्र प्रमुख रूप से विद्यमान है। वेद पुरूष के सन्दर्भ में व्याकरण को मुख्य रूप से निरूपित किया गया है:-

> "छन्दः पादौ तु वेदस्य हस्तौ कल्पोऽथ पठ्यते। ज्योतिषामयनं चक्षुर्निक्तं श्रोत्रमुच्यते।। शिक्षा घ्राणं तु वेदस्य मुखं व्याकरणं स्मृतम्। तस्मात् सांगमधीत्यैव ब्रहालोके महीयते।।"

महर्षि पाणिनीय के सन्दर्भ में अनेक प्रकार की भ्रान्तियां जीवन, रचनाएँ आदि के सन्दर्भ में समाज में प्रसरत है। प्रमाणिक रूप से निष्कर्ष में उनके जीवन सन्दर्भ में निम्नवत् निर्धारण किया गया है:—महर्षि पाणिनि व्याकरण शास्त्र के सुप्रसिद्ध आचार्य हैं। अनेकों ग्रन्थों में उनके व्यक्तित्व की चर्चाएँ प्राप्त है। महाभाष्यकार 'पतंजली' ने अनेकों स्थानों में उनका आदरपूर्वक रमरण किया है। महर्षि पाणिनि का एक नाम 'आहिक' भी था। माता का नाम 'दाक्षी' होने से उन्हें दाक्षी पुत्र कहा जाता था। उनके पिता का नाम 'शलंकु' या शलंक था। 'गणरलमहोपिध' ग्रन्थ में कहा गया है :—

'शलातुरो नाम ग्रामः सोऽभिजनों स्यास्तीति

#### शालातुरीयस्तत् भगवान पाणिनिः।

इससे स्पष्ट है कि शलातुर ग्राम पाणिनि के पूर्वजों का निवास स्थाना था। यह शलातुर ग्राम रावलिपण्डी के आगे 'अटक' स्टेशन से 15 किमी0 दूर स्थित था। सम्भवतः जो लाहुर नाम से जाना जाता है।

कुछ पाश्चात्य एवं भारतीय विद्वान पाणिनि का समय गौतम बुद्ध के बाद मानते है। वाचस्पित गैरोला ने अनेक विद्वानों के मतों का उल्लेख करते हुए इनके जन्म का समय 500 ई0 पूर्व ही माना हैं।महिष् पाणिनि की सुविख्यात रचना 'अष्टाध्यायी' है। यह आठ अध्यायों में विभाजित है। प्रत्येक अध्याय में चार पाद हैं। प्रत्येक पाद में 38 से 200 तक सूत्र हैं। कुल पादों की संख्या बित्तस एवं सूत्रों की संख्या 3995 है। महिष् पाणिनि ने धातु, पाठ, गण, पाठ, उणादिसूत्र 'लिंगनुशासन' कर रचना का व्याकरण शास्त्र को पूणता प्रदान की है।व्याकरण शास्त्र को पूर्ण विकसित करने में महिष् पाणिनि का स्थान महत्वपूर्ण है। संस्कृत का यह महत्वपूर्ण व्याकरण संसार की अन्य भाषाओं के व्याकरण वेत्ताओं में शीर्षस्थ स्थान प्रदान करती है। प्रो0 मोनियर विलियक्स के अनुसार :—"पाणिनीय व्याकरण उस मानव मिस्तिष्क की प्रतिभा का आश्चर्यतम नमूना है जिसे किसी दूसरे देश ने आज तक सामने नहीं रखा।"

#### "व्याकरणशास्त्र की प्राचीनता-एक अवलोकन"

निधि यादव, (जे.आर.एफ.), शोधच्छात्रा,संस्कृत विभाग, इलाहाबाद विश्वविद्यालय, इलाहाबाद।

वैदिक दृष्टि से व्याकरण को सभी वेदा भें में श्रेष्ठ और साथ ही उसे उत्तरा विद्या की संज्ञा से अभिहित किया गया है। प्राचीन भारतीय वा >मय को दृष्टिपात करने पर व्याकरण-शास्त्र भाषा शिक्षा के अपूर्व साधन के रूप में प्रतीत होता है। प्राचीन काल में अनेक ऋचाओं का प्रणयन हुआ किन्तु लेखन के अभाव में उनको जीवित रखने हेतु वैदिक ऋचाओं को कण्ठस्थ करना पड़ता था। कण्ठरथीकरण की इस प्रक्रिया में लोगों के उच्चारण में भिन्नता तथा स्वरों के आरोहावरोह में वैषम्य आने से वैदिक शब्दों के उच्चारण आदि में प्रत्येक शाखा के लिये उच्चारणज्ञापक सूत्र समूहों की रचना की जाने लगी और वेदों की प्रत्येक शाखा के लिये ऐसे सूत्रों की रचना हुई जो-प्रातिशाख्य के नाम से जाना जाता है। ब्राह्मण ग्रन्थों में तो अनेक स्थानों पर व्याकरणशास्त्र की पारिभाषित शब्दावली प्राप्त होती है और जहाँ एक ओर शुक्लयजुर्वेदीय 'शतपथ ब्राह्मण' में एकवचन तथा बहुवचन और छान्दोग्योपनिषद में स्वर, उष्म, स्पर्श आदि वर्ष विभाजक संज्ञाओं का उल्लेख हुआ है वहीं दूसरी ओर सामवेद संहिता के मन्त्रों में व्याकरण निर्दिष्ट पदचतुष्टय का भी उल्लेख प्राप्त होता है। व्याकरणशास्त्र का मूल रूप तो हमें ऋग्वेद के अन्तिम चरण में ही दृष्टिगत होने लगता है। जिसमें 'चत्वारि श्रृ रा त्रयो अस्य पादाः' की व्याख्या में 'नामाख्यातोपसर्गनिपाताः' और 'सप्तसिन्धवः' को 'सप्तविभक्तयः' कहा गया है। यदि समग्र रूप में देखा जाय तो ऐसा प्रतीत होता है कि व्याकरणशास्त्र की परम्परा अत्यन्त ही प्राचीन रही है जिसका मूल स्त्रोत वेद है। किन्तु प्राचीन वैयाकरणों का स्पष्ट उल्लेख कहीं प्राप्त नहीं होता और भारतीय वैयाकरणों में पाणिनि को अग्रगण्य माना जाता है कारण यही रहा कि इनके पूर्व के वैयाकरण पाणिनि जैसे महत्त्व नहीं प्राप्त कर सके और कालान्तर में उनका नाम भी लुप्त होने लगा। इसी पाणिनि परम्परा को आगे बढ़ाने में पतञ्जलि और कात्यायन का महत्वपूर्ण योगदान रहा है जो कि वर्तमान में भी दृष्टिगोचर है।

#### महाभाष्य में शब्दार्थविमर्श

परशुराम तिवारी, शोधच्छात्र, संस्कृतविभागकलासंकाय,काशीहिन्द्विश्वविद्यालय वाराणसी,221005

'मुखंव्याकरणंस्मृतम्' कहकरव्याकरण शास्त्र की महत्ताकाप्रतिपादनिकयागयाहै।व्याकरण शास्त्र काभाष्य ग्रन्थोंमेंअन्यतमम् ग्रन्थमहर्षिपतंजलिकृतमहाभाष्य हैजिसमें शब्द शास्त्र की अन्यतमम् व्याख्या की गईहै। जैसाकि शास्त्र शब्दकाअर्थहैजोकर्तव्याकर्तव्य काबोध कराये एवंहिंसादिकानिषेध करतेहुयेलोकहितका रक्षणकरेजसे शास्त्र संज्ञासेअभिहितकियागयाहै—

# शासनात् शंसनाच्चापि शास्त्रमित्यभिधीयते। शासनं द्विविधंप्रोक्तं शास्त्र लक्षणवेदिभिः।।

शब्दार्थतत्वसंरक्षण एवंवर्णपदवाक्य अर्थज्ञान के द्वारासर्वज्ञहोनेकीबातकास्पष्टसंकेतिकयाहै-

#### द्वेब्रह्मणिवेदितव्ये शब्दब्रह्मपरं च यत्। शब्दब्रह्माणिनिष्णातेपरब्रह्माधिगच्छति।।

महाभाष्यकारपतंजिल शब्दार्थपरअत्यन्तगम्भीरतासेविचारिकयेहैंवे शास्त्र संरक्षणमें शब्दार्थकाज्ञानअत्यन्तआवश्यक मानतेहें शब्दार्थतत्व के द्वारा शास्त्र संरक्षणचारप्रकारसेहोताहै—(1)गुरुसिनिधि मेंनियमपूर्वक शब्द शास्त्र की विद्याग्रहणकरनाजिसेआगमकालकीसंज्ञादीगईहै। (2)शान्तिचत्त होकर शब्दोंको ध्यानदेकरअभ्यासकरनाजिसे स्वध्याय कालकहागया है।(3)जो शुद्ध सम्यक अध्ययन कियागयाहैउसकाउचितप्रचारइसेहीप्रवचनकालकहागयाहै।(4)और चौथेको शब्दउचितअनुप्रयोगजीव के व्यवहारकालमेंकरनाइसप्रकारमहाभाष्य में 'अथशब्दानुशासन' कहकर शब्दऔरअर्थसाधकत्व की प्राकल्पनापहलेही की जारहीहै।इसप्रकारप्रस्तुत शोधपत्र में शोधार्थी द्वारा यथासम्भवउपर्युक्त शीर्षकको ध्यानमें रखकरमहाभाष्य के आलोकमेंसांगोपांग रुप से शब्दार्थतत्वपर पत्र प्रस्तुतिकयाजायेगा।।

# अद्वैत तत्व की सिद्धि में प्रतिबिम्बवाद एवं अवच्छेदवाद (एक त्लनात्मक परिशीलन)

मोना कुमारी, शोधच्छात्रा, संस्कृतविभागः,कलासंकायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः वाराणसी

आचार्य शङ्कर के पश्चात् वेदान्तशास्त्र में दो मत सर्वाधिक प्रबल हुए जिनमें कि एक विवरणकार का प्रतिबिम्बवाद है तथा दूसरा भामतीकार का अवच्छेदवाद है। ये दोनों विवरण प्रस्थान और भामती प्रस्थान स्वतन्त्र नामों से आधुनिक वेदान्त जगत् में प्रसिद्ध हैं। प्रतिबिम्बवाद के प्रवर्तक संक्षेपशारिरककार सर्वज्ञात्ममुनि कहे जाते हैं। इस मतानुसार स्वतन्त्रतादि गुणों से विशिष्ट होने के कारण ईश्वर चैतन्य बिम्बस्थानापन्न है और परतन्त्रादि गुणों से विशिष्ट होने के कारण जीव प्रतिबिम्बरूप है। जीव और ब्रह्म का मुख और प्रतिमुख के समान बिम्ब-प्रतिबिम्बशाव होने के कारण अभेद होता है। जैसे मुखगत मालिन्य दर्पण सम्बन्ध के द्वारा अवच्छिन्न होता है

वैसे ही संसार उपिहत चेतन में ही माना जाता है किन्तु उपधेयांश को लेकर बन्धन और मोक्ष का समानाधिकरण्य बन जाता है। फलतः बिम्ब से प्रतिबिम्ब का अभेद व्यवस्थित हो जाने पर जीव का ब्रह्म से ऐक्य हो जाता है क्योंकि जीव ब्रह्म का प्रतिबिम्ब है। अवच्छेदवाद भामतीकार वाचस्पितिमिश्र जी का विश्वप्रसिद्ध सिद्धान्त है। जैसे असीम आकाश घटाकाशादि अनेक रूपों में प्राप्त होता है वैसे ही आत्मा जीवों के रूप में प्राप्त होती है। परमार्थतः आकाश सीमारहित है न कि घटादि में घटाकाशादि उत्पन्न होते हैं। वैसे ही आत्मा का कोई जन्म नहीं होता और वह असीमित भी है। वस्तुतः जीव और आत्मा में भेद नहीं है। अन्तःकरणों की सीमाओं के कारण ही नानाविध जीव दिखाई पड़ते है। देहादिसंस्थानरूप उपाधि के सम्बन्ध के अविवेक के कारण ईश्वर तथा संसार जीव के भेद की मिथ्या बुद्धि होती है। वस्तुतः संसारी जीव ईश्वर से अन्य नहीं है। विद्या के द्वारा सभी उपाधियों के विनष्ट हो जाने पर घटाकाश रूप जीव महाकाश रूप ब्रह्म में विलीन हो जाता है। इस प्रकार जीव विभाग नष्ट हो जाने से अखण्ड ब्रह्म की सिद्धि हो जाती है।

#### Role and Position of Pāṇini's 'Aṣṭādhyāyī' in the study of Bengali Linguestices and Grammar

Amaresh Das, Research Scholar, Department of Bengali, Banaras Hindu University The language, Bengali was born approximately in the ninth and tenth century by evolution from 'Māgadhī Apabhramśa'. The conjugation, accidence, suf, case- actually the structure of sentences of that newborn language were mostly in influenced by thewellhead 'Sanskrit'. Though it has undergone process of transformation through 'Prakrit', 'Apabhramśa' and 'Abahatta' within a few centuries, we can say that except in few cases, the newborn language has never become really independent by beig completly free from Sanskrit. After elapsing a few years towards the 18th century when the study of the 'Bengali Language' began after the publication of halhed's 'A Grammar of the Bengali Language', we saw that the influence of Pāṇini's 'Aṣṭādhyāyī', a grammar written in Sanskrit or classical language, was clearly evident there. It is notable here that like Panini Halhed also started his discussion by dividing his book into eight sections. In the same time, a few other foreign writers studied the Bengali language and composed grammar books. Raja Rammohan Roy was the first Bengali, who started composing Bengali grammar with his 'Goudiya Byakarana'. It is important to note here that this book was more refined than those, written by the foreigen writers. But it was influenced in different ways by Pāṇini's root theory, varb, number etc. All the Bengali grammar, composed since 18th and 19th century till today, in this 21th century are based on the rules and regulations of Sanskrit grammar and whose centre is Pāṇini's ' Aṣṭādhyāyī', written in 5th century B.C. These are the matters relating to the study of grammar. On the other hand, the study of western languages and here also 'Aṣṭādhyāyī' played an important role. Not only with regard to the study of Indian or Bengali languages, but in western countries also Pāṇini's name is remembered reverently as a language expert. The greatest Bengali linguists, Suniti Kr. Chattopadhyay, Sukumar Sen, J.S. Taraporwala, Md. Shahidullah etc. acknowledged their indebtedness to Pāṇini's 'Aṣṭādhyāyī' in different ways. In his 'Aṣṭādhyāyī', Paṇini accepted 'sentence' as the biggest of a language and gradually reached to the smaller units, which shows his modern perspectives. Thus, by noticing different aspects of panini's grammar Leonard Bloomfield said, "One of the greatest monument of human intelligence."

# कृदन्तविमर्शः

#### पवन शर्मा, व्याकरण विभाग

पाणिनीयव्याकरणस्य व्याख्याया द्वौ प्रकारौ वर्तेते। प्रथमः सूत्रक्रमानुसारी तत्र महाभाष्यम्, काशिका, भागवृत्तिः, भाषावृत्तिः, मिताक्षरा शब्दकौस्तुभम्, व्याकरणसिद्धान्तसुधानिधिरित्यादयः।द्वितीयः प्रक्रियाक्रमानुसारी रूपावतारः, प्रक्रियाकौमुदी, सिद्धान्तकौमुदी, मध्यसिद्धान्तकौमुदी, लघुसिद्धान्तकौमुदी, वेदाङ्गप्रकाश इत्यादयः।प्रक्रियाक्रमानुसारिग्रन्थेषु श्रीभट्टोजिदीक्षितेन प्रणीता सिद्धान्तकौमुदी वर्तते। सिद्धान्तकौमुद्या बह्व्य टीकाः सन्ति। तासु टीकासु श्रीवासुदेवदीक्षितेन प्रणीता बालमनोरमा टीका श्रीज्ञानेन्द्रसरस्वतीविरचिता तत्त्वबोधिनी टीका च वर्तेते। द्वे अपि छात्रोपयोगिन्यौ वर्तेते।मया द्वे अपि टीके अधीते। अध्ययनकाले केषुचित् स्थलेषु संदेहो जातः। तस्य निवारणं परमपूज्यश्रीसीतारामशास्त्रिगुरुकृपया जातम्। तदेव अस्मिन् निबन्धे मया विमृश्यते।

#### कृदन्तविमर्शः

सिद्धान्तकौमुदीकृदन्तप्रकरणम्, मोतीलालबनारसीदाससंस्करणम्, सम्पादकौ- (1) म. म. पं. गिरिधरशर्मा चतुर्वेदः। (2) म. म. पं. परमेश्वरनन्दशर्मा भास्करः। पृष्ठसंख्या 11, सूत्रसंख्या 2848 गदमदचरयमश्चानुपसर्गे। (3-1-100)गद्यम्। मद्यम्। चर्यम्।यमेर्नियमार्थम्, सोपसर्गान्मा भूदिति। प्रयाम्यम्।

बालमनोरमाटीका - ननु 'पोरदुपधात्' इत्येव सिद्धे यमेरिह ग्रहणं व्यर्थमित्यत आह यमेर्नियमार्थमिति। अनुपसर्गादेव यमेर्ण्यदिति नियमार्थमित्यर्थः। तत्फलमाह सोपसर्गान्मा भूदिति।

व्याख्या - गदमदचरयमः पञ्चम्यन्तम्, च अव्ययपदम्, अनुपसर्गे पञ्चम्यर्थे सप्तम्यन्तम्।

समासः - गदश्च मदश्च चरश्च यम् चेति गदमदचरयमः, तस्मात् गदमदचरयमः समाहारद्वन्द्वः। न विद्यते उपसर्गो यस्य सोऽनुपसर्गः, तस्मिन् अनुपसर्गे बहुव्रीहिसमासः।

अनुवृत्तिः - यत् (अचो यत् 3-1-97) धातोः, प्रत्ययः, परश्च एतेषाम् अधिकारः।

सूत्रार्थः - गदव्यक्तायां वाचि भ्वादि. प. से. स., मदी हर्षे दिवा. प. से. अ., चर गतिभक्षणयोः भ्वा. प. से. सकर्मकः, यस उपरमे भ्वा. प. से. अकर्मकः, इत्येतेभ्यः उपसर्गरहितेभ्यो धातुभ्यो यत् प्रत्ययो भवति।

उदाहरणम् - गद् + यत् = गद्यम्। मद्यम्। चर्यम्। यम्यम्।

बालमनोरमा - यम् धातोः पोरदुपधात् (3-1-98) इत्यनेन यम्यम् इत्यस्य सिद्धिर्भवितुं शक्नोति। गदमदचरयमश्चानुपसर्गे इति सूत्रे यमेः पाठो नियमार्थं वर्तते। नियमस्वरुपम् अनुपसर्गादेव यमेर्ण्यदिति। तस्य फलं सोपसर्गकयमेर्यत्प्रत्ययो न भवति। यथा - प्रयाम्यम्।

विमर्शः - गदमदचरयमश्चानुपसर्गे इत्यनेन यत्प्रत्ययो भवति न तु ण्यत्प्रत्ययः। अतः नियमस्वरूपम् अनुपसर्गिदेव यमेर्यदिति। तस्य फलं-प्रयाम्यम् इत्यत्र यत् प्रत्ययो न भवति ण्यत्प्रत्ययो भवति। अतः अनुपसर्गिदेव यमेर्णिदिति पाठस्थाने अनुपसर्गिदेव यमेर्यदिति पाठो युक्तः।पृष्ठसंख्या 18, सूत्रसंख्या-2862 मृजेर्विभाषा (3-1-113)

मृजे: क्यव्वा स्यात्। पक्षे ण्यत्। मृज्यः। बालमनोरमा। मृज्य इति। कित्त्वान्न गुणः।

# "संस्कृत साहित्य में महर्षि पाणिनी का योगदान

अनामिका त्रिपाठी,राष्ट्रिय संस्कृत संस्थान, लखनऊ

व्याकरण शास्त्र की प्राचीन व श्रेष्ठतम् परम्परा में महर्षि पाणिनी का व्याकरण शास्त्र चिरकाल तक ऋणी है। महर्षि पाणिनी द्विव्यकोटि की परम्परा में वेद, वेदाङ्ग, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषद, धर्मशास्त्र, आचार्यों की परम्परा में ही उत्पन्न विकसित व स्थित रहे है। भारतीय मत में दिव्य परम्परासिद्ध ही माना जाता है। महर्षि पाणिनी ने इसकी दिव्यता को अपनी अष्टाध्यायी के माध्यम से समस्त विश्व के सम्मुख प्रकाशित किया है। इसके संरक्षण संवधन के कार्य को कात्यायन, पतंजिल ने भी बढ़ाया है। किन्तु सबसे महत्वपूर्ण स्थान महर्षि पाणिनी को प्राप्त है। प्रस्तुत शोध पत्र में संस्कृत सिहित्य में पाणिनी के योग्दान को प्रस्तुत किया गया है। जिससे भारतीय व्याकरण शास्त्र की श्रेष्ठ, दिव्य परम्परा का दिग्दर्शन करवाया जा सके।

#### व्याकरणदर्शन के शब्दतत्त्व की समीक्षा आस्तिकदर्शनों के आलोक में

कौशलेन्द्र त्रिपाठी, शोधच्छात्र, संस्कृत विभाग, कलासंकाय, काषी हिन्दू विष्वविद्यालय, वाराणसी

व्याकरणशास्त्र शब्दशास्त्र है। शब्द की दार्शनिक व्याख्या के कारण व्याकरण का दर्शनिक स्वरूप मूर्तिमान् हुआ। व्याकरणदर्शन का स्फोट सिद्धान्त ही मूलरूप से इसका शब्दतत्त्व है। स्फोट तत्त्व की स्थापना महर्षि पतञ्जलि ने की। महर्षि ने "सिद्धे शब्दार्थ सम्बन्धे" इस वार्तिक से शब्द, अर्थ एवं शब्द और अर्थ के सम्बन्ध इन तीनों को अनेक प्रमाणों और युक्तियों द्वारा नित्य सिद्ध किया है। व्याकरणदर्शन के साथ मीमांसा दर्शन भी शब्द नित्यत्ववादी है। परन्तु मीमांसा दर्शन वर्ण को ही शब्द मानता है। गकारादि वर्ण ही शब्द है "अथ गौरित्यत्र कः शब्दः। गकारौकार विसर्जनीया इति भगवान् उपवर्षः।" श्रोत्रेन्द्रिय से ग्राह्म वर्णों के समूह को ही शब्द कहते है (श्रोत्रग्रहणे ही ह्मर्थे लोके शब्द शब्द: प्रसिद्ध: 1)। अतः ग, औ एवं विसर्ग ये तानों वर्ण श्रोत्रग्राह्य होने के कारण शब्द है। सभी देश एवं काल में गकारादि वर्ण एक ही हैं। अतएव गत्व, अत्व आदि जाति भी नहीं है। कारण की जाति अनेक वृत्ति धर्म है और गत्वादि एकवृत्ति है। इन्हीं के सर्वत्र प्राप्त होने के कारण नित्य है। वैयाकरण स्फोटात्मक शब्द की सत्ता को मानते है परन्तु मीमांसादर्शन स्फोट सिद्धान्त को अस्वीकार करते है। मीमांसादर्शन में शब्द(वर्णों) के नित्य होने के कारण तथा पदों एवं वाक्यों में भी वे ही शब्द प्राप्त होने के कारण पद एवं वाक्य को भी नित्य स्वीकार करते है "औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्धः"। महर्षि पतञ्जलि ने भी मीमांसादर्शन के इस सिद्धान्त का समर्थन करते हुए पदों और वाक्यों को भी नित्य स्वीकार किया और स्फोट के सिद्धान्त को एक नवीन एवं मौलिक विचार के रूप में दार्शनिक जगत् के सम्मुख प्रस्तुत किया। व्याकरण के इस सिद्धान्त का मीमांसा एवं न्यायादि दर्शन विरोध करते है। न्यायदर्शन ने शब्द को उत्पत्ति विनाशशील माना है, अतः न्याय की दृष्टि में वर्णों के समूह पद एवं पदों के समूह वाक्य भी अनित्य सिद्ध हो जाते है, प्रस्तुत लेख में इन्हीं विन्दुओं पर व्याकरणदर्शन के सहित तत्तद् आस्तिक दर्शनों का विचार प्रस्तूत किया जायेगा।

#### योग दर्शन में प्रमाण

डा० श्रीप्रकाश राय,प्रो०- संस्कृत, वी०के०एस०यू०, आरा

योगशास्त्र में अनेक चित्तवृत्तियों के होने पर भी पूरुष-प्रयत्न-साध्य पाँच चित्त-वृत्तियों का वर्णन किया गया है। ये वृत्तियों किलष्ट और अक्लिष्ट कें भेद से दो प्रकार की होती है। ये पाँच

वृत्तियों है— प्रमाण, विपर्यय, विकल्प, निद्रा और स्मृति। (प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रस्मृतयः)1/6) यहाँ पाँचकी सख्या का उल्लेख सूत्र में नही है अतः इसकी अनुवृत्ति पंचतय्यः से ही जाती है। (वृत्तयः पंचतय्यः विलष्टाविलष्टाः) 1/5) अनिव्य में नित्य, अशुचि में शुचि, दुःख में सुख तथा अनात्मा में आत्मबुद्धि अविद्या कही जाती है। यहाू भ्रान्ति के चार नाम लेने पर भी दिड्मोह तथा आलातचक्र आदि भ्रान्तियों में अविद्यात्व की निवृत्ति नहीं हो जाती है किन्तु वे भी अविद्या ही कही जाती है।उपर्युक्त पाँच वृत्तियों में यहाँ प्रमाण वर्णनीय है— (प्रत्यक्षानुमानागमाः प्रमाणानि) 1/7)।

दर्शनिकों का यह सिद्धान्त है कि जिस पदार्थ का विभाग किया जाय उसका सामान्य तथा विशेष लक्षण का निर्देश करके विभाग करना चाहिए। यहाँ केवल विशेष लक्षण करके विभाग किया गया है।योगी लोग पदों में तन्त्र मानते हैं। एक बार उच्चिरत पद से अनेक अर्थों के बोध कराने का नाम तन्त्र है। इस सूत्र में "प्रमाणानि" पद एक बार उच्चिरत होने पर भी तन्त्र से दो बार समझना चाहिए। परन्तु पद में तन्त्र योगी लोग समझ सकते है अन्य नही। अतः "प्रमाणानि" पद में "स्वरुपाणामेकशेष एकविभाक्तों" से दो प्रमाण पद का एकशेष समझना चाहिए और एक को सामान्य लक्षण तथा दूसरे को विशेष लक्षण समझना चाहिए। नैयायिक जिसकों व्यवसायज्ञान कहते है, उसकों यहाँ बुद्धिबोध प्रमाण कहते है। नैयायिक जिसकों अनुव्यवसाय कहते है, उसको यहाँ यथार्थ अनुभव प्रमा अर्थात पौरुषबोध कहते है। सांख्ययोग में इस जगह जो दो ज्ञान है, उसमें एक बुद्धिनिष्ठ और दूसरा पुरुषनिष्ठ है। जो बृद्धिनिष्ठ है वह प्रमाण (साधन) और जो पुरुष निष्ठ है वह प्रमा (फल) है।इन्द्रिय द्वारा जहाँ बुद्धिवृत्ति उत्पन्न होती है, वहाँ प्रत्यक्ष प्रमाण और लिङ्ग ज्ञान द्वारा जहाँ बुद्धिवृत्ति होती है, वहाँ अनुमान प्रमाण तथा पदज्ञान द्वारा जहाँ बुद्धिवृत्ति उत्पन्न होती है, वहाँ शब्द प्रमाण माना जाता है।

#### उपमाअलंकारमें पानिणीय व्याकरणकाप्रयोग

पूजा दे,शोधच्छात्रासंस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसंकाय

साम्यमुलकअलंकारोंमेंउपमाअलंकारसबसेप्रधानअलंकारहै। लपमानोपमेय काभेदहोनेपरजिसअलंकारमेंगुण, कियातथा धर्म समानताहोतीहैउसेउपमाअलंकारकहाजाताहै-'साधर्म्यमुपमाभेदे'।यदिस्कृमारता की दृष्टिसे देखाजाय तोअन्य अलंकारों की अपेक्षाउपमाअलंकारमेंअधिकस्कूमारताप्राप्तहोताहै। उपमान, उपमेय, साधारण धर्म एवंउपमावाचक शब्द-ये चारउपमाअलंकार के मुख्य भागहै। उपमाअलंकार के इनचारमुख्य पानिणीय सूत्रमेंभीप्राप्तहोताहै-'तुल्यार्थरतुलोपमाभ्यांतृतीयान्तरस्याम्'। 'उपितंव्याघ्रादिमिः सामान्याप्रयोगे'। उक्तपाणिनीय सूत्रोंमें उपमान, उपमेय सेप्रयोगिकयागयाहै। इतनाहीनहींसाहित्यदर्पणकारआचार्यविश्वनाथ रूप द्वाराउपमाके'श्रौती'तथा'आर्थी' भेदकियागयाहै व्याकरणकाप्रयोगस्पष्टरूप उसमेभीपाणिनीय सेप्राप्तहोताहै। आचार्यविश्वजनाथश्रौतीतथाआर्थीउपमा के लक्ष्यण कियाहै-'श्रौती यथेव वा शब्दाइबार्थी वा वितर्यति।आर्थीतुल्य-समानाद्यातुल्यार्थो यत्र वा वित।।'अर्थात, यदिउपमान के साथ'इव'वा'आदि तस्यैव'सूत्र शब्दकाप्रयोगकियाजाय अथवा'तत्र से'इव' प्रत्यय होनेपरश्रौतीउपमाहोतीहै।और यदि'तुल्य' समान-आदिउपमावाचक शब्दोंकाप्रयोगिकयाजाय अथवा 'तेनतुल्यंक्रियाचेद्वति'सूत्र से 'वति' प्रत्यय कियाजाय वहांआर्थीउपमाहोतीहै।इसप्रकारउपर्युक्तविवेचनसे यह स्पष्टप्रतीतहोताहैकिकिसीभी शस्त्र के सम्यक रूप सेज्ञान के लियेव्याकरण

काज्ञानअत्यन्तआवश्यक है। साहित्यशास्त्रकारों द्वाराउपमाअलंकार के विश्लेषणमेंभीपाणिनीय व्याकरणकाप्रयोगस्पष्टदुष्टिगोचरहोताहै—जिससेउपमाअलंकारकासम्यक रूप सेबोध होताहै।

# श्रुत्यर्थनिर्णये स्वराणां महत्वम्

Dr Shrikrishna. H. Kakhandaki. Associate Professor. H N suta nilaya.

इदमन्धं तमः कृत्स्नं जायेत भुवनत्रयम् । यदि शब्दाह्नयं ज्योतिः आसंसारं न दीप्यते ॥

यदि मनुष्येषु भाषारूपेण शब्दाः जगित न आसन् ति समस्तं जगित् अन्धेन तमसा व्यापूतं स्यात् । भाषया विना जगित् न प्रवर्तत एव । भाषायाः उत्पत्ति विषये विद्वत्सु अनेके अभिप्रायाः सन्ति । तत्र संस्कृतं, वेदभाषा च उद्दिश्य एवमुच्यते यत् वेदभाषा दैवदत्ता, संस्कृतभाषा देवादागिता इति । वेदाभिमानिभिः वेद अध्येतृभिः परंपरागतपौरोहित्यवृत्यनुसारिभिः संस्कृतभाषायाः वैदिकभाषायाश्च मध्ये विद्यमान भिन्नता साम्यते च ज्ञेये स्तः । यदि वयं सम्यगेतद् ज्ञास्यामः तदा एव द्वाभ्यामि तदुचितं स्थानं कल्पयितुं शक्नुमः । तथा सुष्टु रीत्या वेदाध्ययनं वेदार्थज्ञानं च ज्ञातुं शक्नुमः । तत्रादौ वेदार्थनिर्णये स्वराणां अपि ज्ञानं वेदांगरीत्या सम्पादनीयः ।

को नाम स्वरः ?

अकारादयो दश नामिनः स्वराः । ऋक्प्रातिशाख्ये ।

व्याकरणे - अ इ उ ऋ ऌ ए ओ ऐ औ = अच् इति संज्ञा स्वराणां।

छन्दस् शास्त्रे षड्जादयः स्वराः सप्त स्वर्यन्ते एभिः अर्थाः इति स्वराः ।

ते उदात्त अनुदात्त स्वरित इति त्रयः वेदे ।

उच्चैरुदात्तः । नीचैरनुदात्तः । समाहारः स्वरितः इति सूत्राणां निर्देशः ।

एते स्वराः अक्षराश्रयाः । इति ऋक प्रातिशाख्ये ।

वेदाः शब्दप्रधानाः ।

शब्दास्तु उदात्तादि स्वरयुक्ताः ।

शब्दशास्त्रे व्याकरणे व्याकरणस्य प्रयोजनं किं इति पृष्ट्वा

" रक्षोहागमल्घ्वसन्देहाः" प्रयोजनं इति समाधानं ददाति । तत्र रक्षा वेदानां आनुपूर्वी शब्दगत स्वराणां च तत्रपाणिनीये उदात्तादि स्वरानधिकृत्यैव ३३० सूत्राणि विहितानि ।

उदा –

१) अनुदात्तं पदमेकं वर्ज्यम् ।

प्रत्ययः - अद्युदात्तश्च ।

उदात्त अनुदात्त स्वरितः ।

स्वरितात् संहितायां अनुदात्तानां तित् स्वरितम् ।

मन्त्रे वृषेषपचमनविदभ्वीरा उदातः । अन्त उदातः इत्यादयः ।

२} किट् सूत्राणि -

शन्तनुराचार्यः सप्ताशीतिसूत्रात्मकं ग्रन्थं रचितवान् ।

उपसर्गा आद्युदात्ताः । किषोन्त उदात्तः इत्यादीनि सूत्राणि स्वरानिधकृत्यैव वर्तन्ते ।

```
३) यास्काचार्यः - निरुक्तकारः ।
तीवार्थतरमुदात्तम् । अल्पीयोर्थतरमनुदात्तं । उदात्तं प्रथमादेशे । अनुदात्तमन्वादेशे इत्यादिषु स्थलेषु स्वरस्य
अर्थविधायकं प्रतिपादितवान ।
४) शौनचार्यः - ऋक्प्रातिशाख्ये ।
 स्वरो वर्णोक्षरं मात्रा दैवं योगार्षमेव च।
 मन्त्रजिज्ञासमानेन वेदितव्यं पदे पदे ।
 इति प्रथमतः स्वरेणमन्त्रार्थः इति स्पष्टिकृतवान् ।
५) पतंजलिः -- महाभाष्ये ।
दृष्टः शब्दः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह ।
 स वाग्वजो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशत्रुः स्वरतो $पराधात् । इति स्वरव्यत्ययेन अर्थनाशस्य विषयं
स्पष्टीकृतवान् ।
६) शाबरस्वामिः - मीमांसा भाष्यकारः ।
 अथ त्रैस्वर्यादीनां कथम् समाम्नातमिति । अर्थावबोधनार्थं भविष्यति । इति ।
७) वेंकटमहाधवः - भाष्यकारः ।
अन्धकारे दीपिकाभिः गच्छन्न स्खलित क्वचित ।
एवं स्वरैः प्रयुक्तानां भवन्त्यर्थाः स्फूटा इति । एवं स्वराः अर्थनिर्णायकाः इति स्पष्टयति ।
 ८) दयानन्दः – सौवरः ग्रन्थः जब एक उदात्तादि स्वरों को ठीक ठीक नही जानते तब तक ठीक सि
 अर्थ भी नही जाने जा सकते इति स्वर महत्वं दर्शयति । ऋग्वेदादि भाष्यभूमिकायां च वेदार्थोपयोगितवा
स्वराणां व्यवस्था लिख्यते इति स्वराध्यायं अरचत् ।
 ९) भर्त्हरिः - वाक्यपदीये २-३१७ ।
संयोगो विप्रयोगाश्च साहचर्यं विरोधिता ।
 अर्थः प्रकरणं लिंगं शब्दस्यान्यस्य सन्निधिः ।
सामर्थ्यमौचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वरादयः ।
शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः ।
इति स्वरा अपि अर्थनिर्णायकाः इत्यंशं प्रतिपादयति ।
 १०) विश्वनाथः - साहित्यदर्पणकारः ।
स्वरास्तु वेदे एव विशेष प्रतीति कृत् इति स्वराणां महत्त्वं दर्शयति ।
 अधुना स्वरेण अर्थः कथम् व्यत्ययो भवतीति पश्यामः
 १) क्षयः = गृहम् ।
क्षयः = नाशः ।
 २} जुठरः = उदरम् ।
 जठरः = अग्निः।
```

```
3} सुत्यम् = सत्यम् ।

सत्यं = दारिद्ग्रम् ।

४} अन्धः = काणः ।

।

अन्धः = अन्नम् ।

५) मा = माम् ।

-

मा = निषेदार्थः ।

।

६} वृषलः = धर्मात्मा ।

वृष्लः = नीचः ।

। ।
```

७} पुरुष्ठतमं , शंक्षतमम् – इत्येतयोः मध्ये द्वितीयस्य तमप प्रत्ययः अतः अनुदात्तत्त्वम् ।

८) श्रद्धया देयम् । अश्रद्धया देयम् । अत्र अश्रद्धया अदेयम् इति केचन पठन्ति । इदं असाधु । यतः अत्र अश्रद्धया व देयम् इति दाने एव तात्पर्यम् । यतः श्रद्धा – अन्तोदात्तशब्दः –६/२/२. सूत्रेण नञ् स्वरस्य अन्त्योदात्तः विधीयते । नञ् सुभ्याम् ।

९) दोषावस्तः – दिने रात्रो च इत्यर्थः असाधु । यतः वस् धातोः षष्ठी एकवचन वस्तोः इति भवति । स्कन्दस्वामी वस आच्छादने, रात्रौ स्वेन ज्योतिषा तमसां आच्छादयितः इत्यर्थः कृतवान् । नो चेत् पुनरुक्ति

दोषः भवेत्।

१०} नवेदसः – यत् पूर्व्य मरतो नवेदसः इत्यस्मिन् मन्त्रे नवेदसः इति पदं अस्ति । न तु न वेदसः इति पदद्वयं । नवेदाः इति मेधावि नामस् पठितत्त्वात् आद्यदात्तम् च । अस्मिन् मन्त्रे तु सर्वानुदात्तं आमन्त्रितत्त्वात्।

अनुदात्तं सर्वमपादादौ, आमन्त्रितस्य च इति सूत्रभ्याम् ।

एवं स्वराः एव अर्थनिर्णयकाः मन्त्रेषु । स्वरैः विना मन्त्रावबोधनं सुदुष्करम् । वेदांगानां आधारेण वेदाध्ययनं भवेत् । न केवलं संस्कृतेन । अतः एव उदितमस्ति – रक्षार्थं वेदानां अध्येयं व्याकरणम् इति ।

## व्याकरणशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्

सुरजित् मण्डलः (शोधछात्रः),श्रीलालबहादुरशास्त्रीराष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठम्नवदेहली -110016

शब्दानुशासनं व्याकरणम् । अनुशिष्यन्ते अपशब्देभ्यो विविच्य कथ्यन्ते साधुशब्दाः अनेनेति तदनुशासनम् । व्याकरणशास्त्रे हि शब्दानां प्रकृति-प्रत्ययादीनां सूक्ष्मातिसूक्ष्मं विवेचनं विद्यते । एतदितिरिक्तं ध्विनस्फोटादीनां, संज्ञासन्धिसमासादीनां प्रकृति-प्रत्ययादीनां पदवाक्यपदार्थादीनाञ्च विवेचनमि व्याकरणशास्त्रे एव प्राप्यते । पतञ्जलिना व्याकरणस्य पञ्चप्रयोजनानि उपस्थाप्यन्ते –

"रक्षोहागमलघ्वसंदेहाः प्रयोजनम्"।

भाषायाः शुद्धस्वरूपस्य परिज्ञानाय व्याकरणाध्ययनस्य सुतरां अपेक्षाऽस्ति । अनेन विना भाषायाः शुद्धं स्वरूपं कथमपि ज्ञातुं न शक्यते । व्याकरणं तु वेदाध्ययनस्य मुखस्वरूपमस्ति । शरीरे मुखस्य एव सौन्दर्याधायकरूपेण प्रतिष्ठा अस्थि तथैव वेदाध्ययने व्याकरणस्यापि अतीव प्रतिष्ठा दृश्यते ।

वर्णोच्चारणज्ञानमन्तरेण न वैदृष्यं नैव च शास्त्रज्ञत्वं प्राप्तुं शक्यते । शब्दापशब्दज्ञानं प्रकृति-प्रत्ययज्ञानं शब्दिनर्माणप्रक्रियाज्ञानञ्च व्याकरणेनैव प्राप्तुं शक्यते । अतः व्याकरणस्य महत्त्वं सर्वेषां वेदपाठिनां वेदाध्यायिनाञ्च कृते परमावश्यकम् ।

#### व्याकरणे शब्दब्रह्मविचारः

विद्याकर मिश्रः, शोधच्छात्रः, व्याकरणविभागः, संस्कृतविद्याधर्मविज्ञानसङ्कायः, काशीहिन्द्विश्वविद्यालयः

शब्दश्रासौ ब्रह्म, शब्दब्रह्म तस्य विचारः शब्दब्रह्मविचारः। शब्दब्रह्मविचारस्तु ऋग्वेदकालतः एव प्राप्यते। तस्य व्याकरणशास्त्रेऽपि सम्यक् चर्चा दरीदृश्यते। तत्रापि काण्डत्रयात्मकवाक्यपदीयस्य प्रथमकाण्डस्य नामैव "ब्रह्मकाण्डम्" ब्रह्मप्रतिपाद्य-विषयत्वात्। तत्र-

अष्टविधस्फोटमध्ये वाक्यस्फोटः मुख्यः। लोके अन्ततः वाक्यस्यैव अर्थबोधकत्वात्। यथा चोक्तम्-"वाक्यस्फोटो इति निष्कर्षे तिष्ठतीति मतिर्मम॥"

चतुर्विधा वागस्ति-परा पश्यन्ती मध्यमा बैखरी भेदात् तत्र-

## बैखरीशब्दिनिश्पत्तिर्मध्यमाऽश्रुतिगोचरा। उद्यतार्था च पश्यन्ती सूक्ष्मा वागनपायिनी॥

तत्र चतुर्विधेषु वाग्भेदेषु ''मूलाधारस्थपवनसंस्कारीभूतामूलाधारस्था शब्दब्रह्मरूपा स्पन्दशून्या बिन्दुरूपिणी परावागुच्यते।।'' तथा च- मध्यमानादः सूक्ष्मतरः, कर्णपिधाने च जपादौ सूक्ष्मतरवायुव्यङ्ग्यः तथा शब्दब्रह्मरूपस्फोटस्य व्यञ्जकोऽस्ति। एतत्प्रकारक-मध्यमानादव्यज्यमानशब्दः स्फोटात्मको ब्रह्मरूपो नित्यश्च। अत एव भर्तृहरिः- .

अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतोयतः॥

# शुक्रयजुर्वेदेअनन्ताचाययभाष्येपाणिनीव्याकरिप्रयोगः

**रिश्वराष्ट्ररहोता** (शोधच्छात्रः] राणियसंस्कृतणर्वद्यापीठम्,णतरुपणतः

"तपसामुत्तमंतपः" इणतर्वेदकालादारभ्यअद्यार्वणधपारम्पणरकणर्वद्याव्याख्यानंयार्वत्सर्वयत्रव्याकरिस्यप्राथम्यंभजते। "मुखंव्यकरिस्मृतणम"णतपाणिनीयर्वचनात्।सत्स्वणपषडङ्गेषुर्वेदस्य,

व्याकरिस्यप्राथम्येकोहेतुणरणतचेद्तच्छव्दानुशासनाणदणत।वेदेयार्वन्तोमत्राब्राह्मोपणनषद्भागाणर्वद्योतन्तेतसर्वेऽणपव्याकरिं शेषुउपणनवद्ाःभर्वणन्त।नकणिदेकोऽणपमत्रोणर्वद्यतेव्याकरिाहते।इत्यतऐन्द्रचान्द्राणद्व्याकरिषुपाणिनीयस्यअणिखलुमह् द्वैणशिष्टम्यत्सर्ववःणर्वपणिणद्भःउररीणियते।णर्वणशृष्टंपश्यामिद्यैणदकर्वाङ्मयेशुक्कयजुर्वेदेअनन्ताचाययभाष्येपाणिनीयव्याकरिं शाःसमुद्ृतार्वतयन्ते।यथासणि-समास-कारक-कृदन्त-तणद्त-आख्यात-सर्वयनाम-णनपाताणदप्रयोगाःबाहुल्येनदरीदृश्यन्ते।तथाणह — लभतेऽन्तणरक्षाय, जगत्यनुष्टुप, इन्द्रस्यैकादशीइणतमत्र भागेषुपूर्वयरूपाणद्सियः। णद्वपदितुष्यः

इत्यत्रद्वौपादौयस्यसः णद्वपात, तस्यपदादेशः, "पादःपत्" इणतसमासेपाणिनीयप्रयोगः।लोमभ्यःस्वाहा, त्वर्वरुिपश्यणस्, तस्मैइन्द्रायगायतइत्याणद्युकारकणनिवनम्।सभेयोयुर्वास्यइत्यत्रसभायांसाधुणरणतसभेयः, "ढच्छन्द्णस" इणतपाणिनीयेढप्रत्ययस्यइयादेशः।यद्ातोअगनीगनणप्रयाणभःइत्यत्राणपअगनीगन्इणतयङ्लुङान्तणनपातः।अत्राणप "दाधणतयद्धयणतय" इणतपाणिनीयसूत्रप्रमािम्।ससस्त्यश्वकःसुभणिकांइत्यणस्मन् "प्रत्ययस्थात्कात्पूर्वयस्या तइदाप्यसुपः" इणतपाणिनीयस्त्राधारेिकुणिताथेकइणततणद्वतप्रत्ययः। गर्वयीणक्षप्रश्चेनायइत्यत्रीप्रत्ययव्यविहारः। अनुकाशेनवाद्यम्इणत "उपसगयस्यघञ्यमनुष्येवहुलम्" इणतपाणिनीयोपसगायदेशः।सत्यधमायजजान, वणिहणषमादयध्वम्, इन्दर्वोर्वामुशणन्तणह्, वेनिदयतइत्याणद्युआख्यातपदेषुपाणिनीयत्यस्पष्टीयतेऽणततराम्। इत्येतेः मत्रप्रमािकेःविद्यप्रभावीणनतरािमीणतणनणर्वयर्वादणसद्ान्तः।इत्थंसंणक्षप्तसारः।सम्मृियणर्वणर्वरिं आलोचनािचेप्रणतपादणयथे।

#### भारतीय दर्शन में पाणिनीय व्याकरण का प्रभाव

अनीता कुमारी, शोध छात्रा, प्राच्य संस्कृत विभाग, लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ

भारतीय संस्कृत व्याकरण दर्शन का आरम्भ प्राचीन काल में हो गया था। व्याकरण की रचना के लिए अनेक पारिभाषिक शब्दों का आश्रय लेना पड़ा है और दर्शन आरम्भ हुआ। जिज्ञासा दर्शन है। विचार की प्रक्रिया दर्शन है। गहरा चिन्तन, सूक्ष्म विचार और सत्य के प्रति निष्ठा किसी भी विचारधारा को दर्शन का रूप दे देते हैं। इस दृष्टि से संस्कृत व्याकरण का भी एक अपना दर्शन है। इसके बीज वैदिक साहित्य में मिल जाते हैं:—

## ओंकारं पृच्छामः को धातुः किं प्रतिपादिकम्, किं नामाख्यातम्, किं लि<sup>-</sup>म्, किं वचनम्, का विभक्तिः, कः प्रत्यय इति। 1

यदि इन प्रश्नों का उत्तर दे दिया जाए, तो पूरा व्याकरण दर्शन सामने आ जाता है। जब धातु, प्रतिपादिक, नाम आख्यात आदि के प्रति जिज्ञासा थी तो इनका समाधान भी किया गया था और इनके विशेषज्ञ आचार्य प्रसिद्ध हो चले थे:

## आख्यातोपसर्गानुदात्तस्वरितिल<sup>-</sup>विभक्तिवचनानि च संस्थानाध्यायिन आचार्याः पूर्वे बभूतुः। 2

यास्क के नाम, आख्यात आदि के विवरण प्रस्तुत किए हैं और प्रसंगवश कितपय पूर्वाचारों के मतों का उल्लेख किया है। कि व्याकरण की दार्शनिक प्रक्रिया ईसा से कई सौ वर्ष पूर्व विकसित हो चुकी थी। किन्तु जैसे पाणिनि के पूर्व के व्याकरणों की बहुत ही अल्प सामग्री आज उपलब्ध है। जिन आचार्यों के मत उपलब्ध है उनका व्याकरणदर्शन की दृष्टि से संक्षिप्त परिचय यहाँ दिया जा रहा है। जैसे संस्कृत व्याकरण का सुव्यवस्थित रूप पाणिनी से आरम्भ होता है वैसे ही व्याकरणदर्शन का भी स्पष्ट रूप पाणिनी से आरम्भ होता है। (छठी शताब्दी ईसवी पूर्व) अष्टाध्यायी की रचना शब्दानुशासन की दृष्टि से की थी। किन्तु उन्हें अनेक परिभाषा सूत्रों की रचना करनी पड़ी। फलतः व्याकरण दर्शन की एक विस्तृत पृष्टभूमि पाणिनि ने स्वयं तैयार कर दी थी। पाणिनी द्वारा प्रयुक्त विभाषा, पदविधि, आदेश, विप्रतिषेध, उपमान, लि कियातिपति, कालविभाग, वीप्सा, प्रत्ययलक्षण, भावलक्षण, शब्दार्थप्रकृति

जैसे सैकड़ों शब्द इस बात के प्रतीक हैं कि वे उन दिनों के दार्शनिक वादों से पूर्णरूप से अवगत थे और स्वयं उच्चकोटि के चिन्तक थे। उनके अनेक सूत्र अपने आपमें एक दर्शन हैं जैसे—

> स्वतंत्रः कर्ता - 1/4/54 तदशिष्यं संज्ञाप्रमाणत्वात् - 1/2/53 अर्थवदधातुरप्रत्यतः प्रातिपदिकम् - 1/2/45 कर्माणि च येन संस्पशित् कुर्तुः शरीरसुखम् - 3/3/116 समुच्चये सामान्यवचनस्य - 3/4/5 तस्य भावस्त्वतलौ - 5/1/119 प्रकारं गुणवचनस्य - 8/1/32 आदि।

वस्तुतः पाणिनि प्रमाणभूत आचार्य हैं। बाद के वैयाकरणों ने व्याकरण से सम्बद्ध जो कुछ विचार व्यक्त किए हैं उनका अनुमोदन वे किसी न किसी तरह पाणिनी के सूत्रों से करते हैं व्याकरण दर्शन से सम्बद्ध भी सभी मत पाणिनि की मान्यताओं से परिपुष्ट किए जाते हैं। किसी प्राचीन आचार्य की उक्ति है कि जो कुछ वृत्ति ग्रन्थों में है, वो कुछ वार्तिकों में है, वह सब सूत्रों में ही है:

## सूत्रेष्वेव हि तत् सर्व यद् वृतीयच्य वार्तिके। उदाहरणमन्यस्य प्रत्मुदाहरणं पशोः।। 3

व्याकरणदर्शन की दृष्टि से भी यह उक्ति दूर तक ठीक है। व्याकरण का इतना सूक्ष्म ज्ञान और उसे नियमबद्ध करने की क्षमता पाणिनि जैसे कुछ इने—गिने व्यक्तियों को मिलती है। व्याकरण की दार्शनिक प्रक्रिया को भी विस्तारित करने का अवसर दिया। पाणिनि के सङ्केत द्वारा शब्द की नित्यता के आभास को तदुत्तवर्तीय आचार्यों ने पहचान लिया और पाणिनि—दर्शन की भूमिका तैयार की व्याकरण दर्शन के स्वरूप को मण्डित करने का श्रेय भतृहिर को मिला। भतृहिर ने अपने सुप्रसिद्ध ग्रन्थ 'वाक्यपदीय' में समग्र दार्शनिक स्वरूप का निर्वचन किया है। वाक्यपदीय व्याकरण—दर्शन का प्रभम निबन्ध ग्रन्थ है।

यद्यपि व्याकरण—दर्शन के सम्बन्ध में स्वतन्त्र ग्रन्थ तो नहीं लिखे किन्तु अपनी टीकाओं में व्याकरण दर्शन सम्बन्धी प्रचुर सामग्री समाविष्ट की है। आचार्यों संस्कृत व्याकरण दर्शन की सुरक्षा में योग दिया प्रोठके०एस०ए० अय्यर आदि विद्वानों ने उच्चकोटि के निबन्ध लिख कर व्याकरण दर्शन सम्बन्धी वैशिष्ट्य का परिचय कराया, जिसके फलस्वरूपअनेक विद्वानों ने विचार संगत प्रबन्ध प्रस्तुत किये हैं।

पाणिनि के समय के आसपास ही व्यादि नाम के आचार्य हुए थे। उन्होंने 'संग्रह' नाम का व्याकरण दर्शन का ग्रन्थ लिखा था। भतृहरि के आधार पर जान पड़ता है कि वह पाणिनि सम्प्रदाय से सम्बन्ध ग्रन्थ था।

## "संग्रहोव्यस्यैव शास्त्रस्यैकदेशः । तत्रैकतत्रत्वात् व्याद्रेश्च प्रामाण्यादिहापि सिद्धशब्द उपातः।" 4

व्यादि स्वतंत्र विचारक थे। संग्रह में उन्होंने भर्तृहरि के कथनानुसार, चतुर्दश सहस्त्र वस्तुओं पर विचार किया था।5 संग्रह भर्तृहरि के समय से बहुत पहले ही लुप्त हो चुका था 6 संग्रह भर्तृहरि के कुछ उद्धरण भर्तृहरि के ग्रन्थों में मिल जाते हैं। उनमें भी अधिकांश वाक्यपदीय की भर्तृहरि द्वारा रचित वृत्ति में है। जो दो तीन उद्धरण दूसरे लेखकों द्वारा दिए गए हैं। वे भी भर्तृहरि से ही लिए

जान पड़ते है। 7 पतंजिल ने संग्रह के बारे में कहा है — (शोभना खलु दाक्षायणस्य संग्रहस्य कृति: 18 पतंजिल का भोभना शब्द संग्रह के गौरव को व्यक्त कर देता है।

प्रस्तुत शोध पत्र का उद्देश्य भारतीय दर्शन में पाणिनि व्याकरण का प्रभाव डाला है कि इसमें ध्यानाकर्षक कराना है। वर्तमान में भारतीय दर्शन में विकास की व्यवस्था बहुत अच्छी होनी चाहिए ये भी इस शोध पत्र के माध्यम से बताने का प्रयास है।

## आधुनिक शिक्षा में महर्षि पाणिनि का शैक्षिक अवदान

आज का युग वैज्ञानिक एवं तकनीकी युग है। जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में क्रान्ति हो रही है। मनुष्य इस क्रान्ति के कारण हर एक कार्य को शीघ्रता और स्पष्टता से करना चाहता है। ऐसी दशा में जीवन की क्रियाओं का मशीनीकरण होने लगा है जिससे मानवीय शक्ति का न्युनतम हास और अधिकतम उपयोग होता है। शिक्षा जीवन से सम्बन्धित होती है और उसमें क्रियात्मकता पायी जाती है। ऐसी दशा में शिक्षालयों में होने वाले शिक्षण के लिए मशीनों और यन्त्रों का प्रयोग किया जाने लगा है। शिक्षा से मनुष्य में ज्ञान उत्पन्न होता है। ज्ञानोदय का आधार तत्व शास्त्र और विवेक को माना गया है। ज्ञान अथवा विद्या से मुक्ति प्राप्त होती है तथा मनुष्य जीवन में निपुणता प्राप्त करता है। आचार्य मनु के अनुसार जन्म से सभी मनुष्य शूद्र उत्पन्न होते हैं परन्तु आध्यात्मिक ज्ञान और कर्म से वे द्विज बन जाते है। वैदिक कालीन शिक्षा का आधार मौखिकी था और इस प्रकार शिक्षा का मौखिकी विधान तप था। इसके प्रमाव से ही विशिष्ट विद्वानों का बौद्धिक विकास होता था। नैतिक, शारीरिक एवं मानसिक उन्ति तथा विकास का ध्येय शिक्षा ही है। शिक्षा का प्रथम सोपन वर्ण शिक्षा है। ऋक् प्रातिशाख्य को वर्ण शिक्षा के नाम से पुकारा गया है। "निन्दन्त्यकृत्स्नेति च वर्णशिक्षाम्।" शिक्षा का अर्थ सायण ने ऋग्वेदभष्यभूमिका में किया है— "वर्णस्वराद्युच्चारणप्रकारो यत्रोपदिश्यते सा शिक्षा।" अर्थात् जिसमें वर्ण, स्वर आदि का उच्चारण प्रकारों का उपदेश हो उसे शिक्षा कहते हैं। तैतिरीय

उपनिषद् में वर्ण, स्वर, मात्रा, बल, साम और सन्तान को शिक्षा कहा गया है। इस प्रकार शिक्षा का उद्देश्य वर्णागम कर आध्यात्मिक एवं मानवीय गुणों के मध्य सन्तुलन बनाये रखना था। The aim of education was achievement of the highest knowledgeor mukti by a mind disciplined to concentrate on it in detachment frommatter or the objective world. Thus education was treated mainly as aprocess of life and growth of discipline and development as the instrument of knowledge.

अतः अध्ययन का प्रारम्भ शिक्षा से ही होता है इसलिए महर्षि पाणिनि ने शिक्षा में शुद्ध उच्चारण की महन्ता निरूपिता किया है— "सम्यग्वर्ण प्रयोगेण ब्रह्मलोके—महीयते।"

## पांजाबीभाषायाः परररक्षणेपररसांवधधनेचपाणणनेः योगदानम्

**डा. पुष्पेन्द्रजोशी**, सहायकाचायय:, संस्कृतएवंपालिववभाग, पंजावीववश्वववद्यािय, पटियािा

कस्यापपदेशस्यप्रदेशस्यराज्यस्यवासवधपवधपवकासायभाषायाअतीवमहत्त्वांवतधतेयतोहहभाषयैवदेशःप्रोन्नततमार्ग तीतत।अत्रपववेचनीयमस्स्तयत्पांजावराज्यस्यअद्यत्वेकाभाषाप्रयुज्यमानापवद्यते।अनयाभाषयासाकांसांस्कृतस्यकीदशस्सम्ब न्धोलक्ष्यते।अत्रसांस्कृतपांजाबीद्वयोः भाषयोः व्याकरणांपश्यामः चेतस्यष्टांभवततयतअनयोः परस्परांगहनतमसम्बन्धः वतधते। अयांसम्बन्धोककमर्थंनस्यातयतोहहमहान्वैयाकरणस्यमहपषधपाणणनेः जन्मपांजावप्रदेशस्यास्यभूमौएववभूव। सन्देहः यतलौकककसांस्कृतेपाणणतनव्याकरणस्यातीवमहत्वांलक्ष्यते। कर्थांपाणणतनव्याकरणेनपांजाबीभाषायाः परररक्षणां पररसांवधधनश्चसम्भवेत्। अस्स्मन्नेवसन्दभेयद्यत्रइततहासांपररशीलयामश्चेत्दस्ष्टपर्थमायाततयत्पुरापांजाव नामसप्तससन्धुरासीत्तदानीम्प्रदेशस्यास्यभाषानूनांसांस्कृतमासीत्परांचयदाअस्यनाम 'पांजावः' अभवत्तदाअस्यभाषाऽपप सांजातेतत।इत्यनेनैवसांससद्धाःंजायतेयत्यांजाबीसांस्कृतयोरनयोः भाषयोःईदृग्गहनतमसम्बन्धोऽस्स्तयस्य प्रमाणत्वादद्यापपअस्यामेवभाषायााः वैहृद्कसांस्कृतस्यकततपयध्वनीनााः प्रयोगास्सांलक्ष्यन्ते ।पांजाबप्रदेशः <mark>इततनाम्नाप्युच्यते।अत्रत्यानाा</mark>ंभारतीयानाा**ं**वैदेसशकानाांचसुदृढांमतमस्स्तयत्वेदानाांरचनातुअस्यामेवभूमौवभूव ।वेदाना**ा**ंरचनापवषयकसमदमन्यतमांप्रमाणांलभतेयत्अत्रत्याना**ा**ंजनानाांनामस् 'इत्रः' इततशब्दःअग्रे- पृष्टे-मध्येवाप्रयुज्यतेयर्थानरेत्र--इत्रमोहन-प्रीतेत्रससांह-इत्यादयः।असावेव ऋग्वेदस्यप्रधानदेवतारूपेण 'इन्नः' प्रत्यय-अव्यय-समास-इत्यादयाःपांजाबीभाषायाांस्वकीयांरूपांप्रदश ख्याततमाप्तवातनतत।सांस्कृतस्यउपसगध-**धयस्न्तपवद्वदुसभररदांप्रमाणीकृतमस्स्तयत्पांजाबीभाषायाःमूलसांरचनाया**ांसांस्कृतमेवपवद्यतेअस्यैवससद्धधहेतुःकेचनपां जाबीशब्दाअत्रप्रस्तूयन्तेयेषााां मृलम्सस्कृतेपवराजतेयर्थाइद्याां, वैपल्यवैरुक्ष, वैयद. कृप्एवांप्राप्यन्ते। इत्र्थमद्यापपपांजाबीभाषायाःशब्दानाांपाणणनेः धातूना**ा**ंसाहाय्येननृतनपांजावीशब्दाना**ा**ंतन माधणमत्यन्तसरलरीत्याभपवतुमह्धतत।अनेनमाध्यमेनपांजावीभाषायाःरक्षणमपपसम्भवमस्स्त।यर्था-आांग्लभाषायाः 'वल््ध-सैंटर-क्रन्वोकेशन-कोआर्ीनेटर-स्कूल-इत्येषाांपांजावीभाषायामनुहदताःशब्दाःक्रमेणैवांसस्न्त-'ਵਰਲਡ-ਸੈਂਟਰ-ਕਨਵੋਕੇਸ਼ਨ-ਕੋ-ਆਰਡੀਨੇਟਰ-ਸਕੂਲ'। परांचपाणणतनव्याकरणस्यज्ञानमवधायधतेचेत्एषाा ंशब्दानााः पांजाबीभाषायामनुहद्ताःशब्दाः 'ਵਵਸ਼ਵ-ਕੇਂਦਰ-ਦੀਵਿਆਂਤ-ਸੰਯੋਜਕ-ਵਵਵਦੁਆਵਲਆ' प्रायः हस्ष्टगोचरीभवततयतपांजावीभाषाया ा ं बाहुल्येनसलप्यान्तरणांकृत्वाआांग्लशब्दानामेवप्रयोगः ककयते।अत्रानेनपांजावी भाषायाःशब्दवृद्धधस्तुजायतेपरन्तुकाव्यसौन्दयधदृष्या, भाषापवज्ञानदृष््या, **ऐततहाससकद**ष् याचहातननूधनमीक्ष्यते।यर्थापांजाबीभाषायााः 'पपण्' शब्दसममांग्रामशब्दस्यरुथानेप्रयुांकते। शब्दस्यास्यऐततहाससकांमहत्त्वांतुसांस्कृतेतनहहतमस्स्त।अतःअत्रवक्रतुांशकनुमःयत्पाणणतनव्याकरणाध्ययनेनैवपांजाबीभा षायाःपररसांवधधनांभपवतुमह्धतत।शोधपत्रस्यास्यान्यतममुद्देश्यसमद्मपपवतधतेयत्राज्येऽस्समन्बह्वव्यःईदृक्कपाण्ुसलप यःप्राप्यन्तेयेषामर्थाधवगमनांपाणणतनव्याकरणस्यज्ञानांपवनानशक्रयमस्स्त।एषााांपाण्ुसलपीनामध्ययनेनप्रदेशस्यास्य साांस्कृततकमाध्यास्त्मकांचगौरवमवश्यमेववधधधष्यते।शोधपत्रेऽस्त्मन्यांजाबीभाषा-साहहृत्य-व्याकरणशास्त्र-दशधनशास्त्रअध्यात्मपवषयकशास्त्राणामध्ययनायकथींसांस्कृतस्यउपयोधगत्वमस्रतइत्यस्रमन्पवषयेपवस्तरेणपववेचतयष्यतेर तत।

## व्याकरणाध्ययनप्रयोजनम्

विक्रम अधिकारी, शोधछात्र, व्याकरण विभाग, का०हि०वि०

''प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते'' इति प्रसिद्धन्यायेन कस्यापि वस्तुनो व्यक्तेर्वा प्रयोजनमन्तरा कुत्रापि प्रवृत्तिनं दृश्यते। अतः व्याकरणशास्त्रस्याप्यस्त्येव किञ्चित् प्रयोजनं यतः जना एतदर्थं प्रवर्तन्ते। किन्तत् प्रयोजनमिति विषये भगवता पतञ्जलिना व्याकरणमहाभाष्ये "अय शब्दानुशासनम्" इत्यनेन लौकिकानां वैदिकानाञ्च शब्दानामनुशासनं प्रस्तूय शब्दस्य स्वरूपं तल्लक्षणं च प्रदश्यं कानि पुनः शब्दानुशासनस्य प्रयोजनानि? इत्यनेन व्याकरणाध्ययनस्य प्रयोजनविषये जिज्ञासा कृता, तदैव "रक्षोहागमलष्वसन्देहाः प्रयोजनम्" इत्यनेन व्याकरणाध्ययनस्य मुख्यानि प्रयोजनानि पञ्चेति प्रोच्यते। अनन्तरम् 'इमानि च भूयः शब्दानुशासनस्य प्रयोजनानि'- इत्युक्तवा 'तेऽसुराः' इत्यादयः त्रयोदश आनुषङ्गिकप्रयोजनानि प्रदर्शितानि। यथा- ''तेऽसुराः। दुष्टः शब्दः। यदधीतम्। यस्तु प्रयुङ्को। अविद्वांसः। विभक्तिं कुर्वन्ति। यो वा इमाम्। चत्वारि। उत त्वः। सक्तुमिव। सारस्वतीम्। दशम्यां पुत्रस्य। सुदेवो असिवरुण'' इति।

कथं मुख्यप्रयोजनानि वेदरक्षादीनि वर्तन्ते, तेषां प्रधानत्वं कथमन्येषामानुषङ्गित्वञ्चेति जिज्ञासायां रक्षादीनां 'पदपदार्थज्ञानाधीनत्वेनान्तरङ्गत्वात् प्रधानत्वम्' अन्येषां द्वितीयवर्गे समागतानां प्रयोजनानाम् 'बहिरङ्गशब्दापशब्दप्रयोगविधिनिषेधविषयत्वाद्आनुषङ्गिकत्वम्' इत्युद्योतकारो निर्दिशति।

#### अधिकरणकारकसमीक्षा

तरुण कुमार, शोधछात्र (व्याकरण विभाग), सं.वि.ध.वि. संकाय, का.हि.वि.वि. वाराणसी।

क्रियान्वयित्वं कारकत्वम्, करोति क्रियां निर्वयतीति कारकम्,क्रियाजनकत्वं कारकत्वम्, क्रियानिष्पादकं कारकमित्यादिरूपेण कारकस्य लक्षणानि सन्ति ।

Instrument of action. According to the grammarians, a sentence or statement means in short, an activity or a force which is brought about by six auxiliary forces which are formed 'karaka'.

#### क्रियास्वरूपम् -

क्रियते या सा क्रिया इति विग्रहे कर्मणि श प्रत्यये सित क्रियापदेन फलस्यग्रहणं भवित, क्रियते फलमुत्पाद्यतेऽनया सा क्रिया इति व्युत्पत्त्या करणे श् प्रत्यये कृते सित फलरूपव्यापारस्य प्रतीतिर्भवित । अतश्चोभयविधव्युत्पत्त्या क्रियापदं फलव्यापारोभयबोधकिमिति, क्रियायाः फलव्यापारभेदात् द्वैविध्यमायाति। ध्विनतश्चायमर्थो भाष्यकृता पतञ्जलिना महाभाष्ये। इयमेव सिद्धान्तमादाय भट्टोजिदीक्षितोऽप्युक्तवान् —

#### फलव्यापारयोर्घातुराश्रये तु तिङ: स्मृता: ।

क्रियारूपसम्बन्धे वाक्यपदीये क्रियासमुद्देशे भर्तृहरिणा बहुधाविचारः कृतः, क्रियास्वरूपं निष्पादयता तेनोक्तम् —

> यावत् सिद्धमसिद्धं वा साध्यत्वेनाभिघीयते। आश्रितक्रमरूपत्वात् सा क्रियेत्यभिघीयते।।

> > शोध सार विवरणिका-113

अस्मिन् कारकविचारप्रसङ्गेऽस्माकमाचार्याणां सम्मतं मतमत्र प्रदश्यते। भाष्यकारः –

भाष्यकारेण पतञ्जलिना 'कारके' इति सूत्रं विवृण्वता, महासंज्ञाकरणमन्वर्थविज्ञापनार्थमिति धिया विशिष्टार्थिविज्ञापनं कृतम्, तद्यथा — " 'कारके' इति महित संज्ञा क्रियते, संज्ञा च नाम यतो न लघीयः, तत्र महत्याः संज्ञायाः करणे एतत् प्रयोजनमन्वर्थसंज्ञा तथा विज्ञायते, करोतीति कारकम्'। क्रियायाः व्यापाररूपायाः फलरूपायाः वा सिद्धौ द्रव्यस्य कर्तृत्वकर्मत्वरूपादेः शक्ति साधनमेव कारकिमत्युच्यते, साध्यतेऽनया क्रियेति व्युत्पत्त्या, शक्तिरेवात्राधारपारतन्त्र्येणाप्रधानत्वात् गुणशब्देनोच्यते। भर्तृहरिः –

भाष्यच्छायामाश्रित्यैव वाक्यपदीयकारो भर्तृहरिः - क्रियानिष्पत्तेः कारणभूताद्रव्यशक्तिः, साधनशब्देन कारकशब्देन वोच्यते। साध्यतेऽनेन क्रियेति साधनशब्दस्य, करोति क्रियामिति कारकशब्दस्य च व्युत्पत्तिलाभात्।

## स्वाश्रये समवेतानां तद्वदेवाश्रयान्तरे। क्रियाणामभिनिष्यत्तौ सामर्थ्यं साधनं विदुः।।

नागेशः -

परमलघुमञ्जूषाकारः नागेशः क्रियानिष्पादकत्वं कारकत्वमिति लक्षणं प्रतिपादयित। निष्पादयत्युत्पादयतीति व्युत्पत्त्या निष्पादको जनकः, एवं सित क्रियाजनकत्वमेवकारकत्वमित्यवसीयते।

## "पाण्डुग्रन्थानां सम्पादने व्याकरणशास्त्रास्योपयोगिता"

डॉ० सच्चिदानन्दस्नेही सहायकाचार्यः - सर्वदर्शनविभागः ज० ना० व्र० आदर्श संस्कृत महाविद्यालयः,

सम्प्रति पाण्डुग्रन्थानां संरक्षणाय सम्पादनाय च परिचर्चा सर्वेषु विश्वविद्यालयेषु महाविद्यालयेषु शिक्षासंस्कृतिसंस्थानेषु च परिदृश्यन्ते। संस्कृतवार्धंमये प्रवर्त्तमानेषु विभिन्नेषु शोध्प्रकारेषुसम्पादनात्मक—विश्लेषणात्मक—तुलनात्मक—विमर्शात्मक—सर्वेक्षणात्मकश्चेति प्रमुखाः सन्ति। तेषुशोध्प्रकारेष्वपि प्राच्यपाण्डुग्रन्थानां सम्पादनात्मकशोध्प्रविद्धे स्थानमत्यन्तं महत्त्वपूर्णं विद्यते।अनुभीयते यत् भारते विदेशे च विभिन्नेषु ग्रन्थालयेषु, संग्रहालयेषु च एककोट्यध्किसंख्यकाःपाण्डुग्रन्थाः (More thanone Crore Manuscripts)सुरक्षिताः, प्रकाशनप्रतीक्षाधनाश्च (असम्पादिताः) सन्ति।पाण्डुग्रन्थसम्पादने व्याकरणशास्त्रास्योपयोगिता विषये च जिज्ञासा जायते यत् किं नाम

पाण्डुलिपिशास्त्राम्? किं नाम सम्पादनम्? किं नाम व्याकरणशास्त्राम्? पाण्डुलिपिशास्त्रा—व्याकरणशास्त्रायोः कः सम्बन्धः? इत्यादिप्रश्नानां समाधनार्थं शोध्पत्रामिदं विलिख्यते। भवन्तःजानन्ति एव यत् पाण्डुग्रन्थानां सम्पादनाय सम्पादनात्मकशोध्प्रविधः प्रयोगो भवति। सम्पादनायनाना शास्त्रााणां ज्ञानमपेक्षिमस्ति। पाण्डुलिपिसम्पादने वेदवेदार्धैस्मृति—पुराणादिशास्त्रााणां;विशेषतःव्याकरणसाहित्यदर्शनशास्त्रााणांद्ध महती उपयोगिता अस्ति। तेषु संस्कृतव्याकरणं;विशेषतःपाणिनीयव्याकरणस्यद्ध ज्ञानमत्यन्तमेपिक्षितमनिवार्य×च वर्तते। यतो हि व्याकरणस्य ज्ञाना[भावेपाण्डुग्रन्थानां सम्पादनं नैव कर्तुं शक्यते।

# संस्कृतेतरभाषासुपाणिनीयव्याकरिस्यलिङ्गसंबद्धप्रभावःक्रियापदसंबद्धप्रभावश्च

## ओझासमर्थःवी,सौराष्ट्रयुनिवर्सथटी, गुजरात

दशसुट्याकरणेषुप्रसंद्वतमपाणिगियट्याकरणस्यप्रभावःसंस्कृतभाषायांतु दरीदृश्यते.
ककिन्त्वेिसंस्कृतेतरभाषाअवपप्रभाववताः 
पाणिगियट्याकरणेयार्िङ्गट्यवस्ाकृताववंर्भन्तिपुुषषेषुर्भन्तिविषुचर्भन्तिर्भन्तिकयािपािनवगीकृता

निए तस्यप्रभावोिकविभारतीयभाषास्ववपतुवैिश्किभाषासुद्रष्टुंशक्यते 
पाणिगियट्याकरणस्यप्राचीि्वािवसवाथसुभाषास्वस्योपकारकता.वगम्यते ।

#### व्याकरणशिक्षाशास्त्रयोरन्तरसम्बन्धः

#### डा.चन्द्रकान्तदत्तश्कल

"वेदमन्च्याचार्योऽन्तेवासिनमनुशास्ति। सत्यं वद। धर्मं चर। स्वाध्यायानमा प्रमदः। आचार्याय प्रियं धनमाहृत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः। सत्यान्न प्रमदितव्यम्। धर्मान्न प्रमदितव्यम्। कृशलान्न प्रमदितव्यम्। भूत्ये न प्रमदितव्यम्। स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमदितव्यम्"।। तैत्तिरीयोपनिषद्– 1,11,1-4 अधीतवेदादिविविधशास्त्रजात्रे गार्हस्थ्यप्रवेष्टुकामाय स्नातकाय इत्थमुपदिष्टवान् आचार्यः। लोके किं करणीयं किन्न करणीयम् ? पितरौ प्रति कथं वर्तितव्यम् ? आचार्यान् प्रति कथं वर्तितव्यम् ? आचार्यान् प्रति कथं व्यवहर्तव्यमित्यादिलौकिकीं शिक्षां शिक्षयन्तत्राचार्यः प्राह–

"देविपतृकार्याध्यां न प्रमिदितव्यम्। मातृ देवो भव, पितृ देवो भव,आचार्य देवो भव, अतिथिदेवो भव। यान्यनवद्यानि कर्माणि तानि सेवितव्यानि, नो इतराणि। यान्यस्माकं सुचरितानि तानि त्वयोपास्यानि नो इतराणि। ये के चास्मच्छ्रेयांसो ब्राह्मणाः। तेषां त्वयासनेन प्रश्वसितव्यम्"।। गृहस्थजीवने कथमाचरणीयम् ? गार्हस्थ्यधर्म कथं परिपालनीयमित्यादिसामाजिकीं शिक्षां शिक्षयन्नाचार्यणोक्तम् –"श्रद्धया देयम्। अश्रद्धयाऽदेयम्। श्रिया देयम्। क्षिया देयम्। श्रिया देयम्। संविदा देयम्। अथ यदि ते कर्म विचिकित्सा"।।

# वेदाङ्गेषु वर्णितशिक्षातत्त्वानि

#### डा. बजराजद्विवेदी

"अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा, विद्ययाऽमृतमश्रुते" इति सिद्धान्तं क्रोडीकृत्य ठोके प्रस्फुटिताऽनविच्छिन्नसततप्रवहमानोपनिषज्ज्ञानपरम्परायां ज्ञानिनर्झरिण्याः परमपवित्रपानीयसरस्थ-पयरिव ब्रह्मानन्दज्ञानविन्दवो विद्वद्भिरासेवन्ते। उपनिषत्सु वेदानां सारभूतसिद्धान्तस्य विविधविद्याया यथा आत्मविद्यायाः, ब्रह्मविद्यायाः, मोक्षस्य, परमतत्त्वस्य, कर्माकर्मविकर्मसिद्धान्तस्य, मायायाः, मायिनः, विवर्तभूतस्याऽस्य संसारस्य, जीवनलक्ष्यस्य, सौख्येन जीवनार्थं जीवने निगृहितव्यावहारिक-तत्त्वस्य च समासव्यासतया निरूपणं विद्यते।

वेदेषु वर्णितगुद्धातत्त्वानां सारत्येन प्रतिपादनार्थमेवाचार्य उपनिषदः विव्यास। अत एव विद्विदामलङ्कारभूताः भर्तृहरयः प्राहुः —

#### तस्यार्थवादरूपाणि निश्चिताः स्वविकल्पजाः। एकत्विनां द्वैतिनाञ्च प्रवादा बहुधा मताः।

किश्च उपनिषदि लौकिकाऽलौकिकयोरुभयोरिप सिद्धान्तयोर्निदर्शनं प्राप्यते। शास्त्रकारैः तत्त्वज्ञानाय उपनिषद्-ब्रह्मसूत्र-श्रीमद्भगवद्गीतानां तिसृणामिप प्रस्थानत्रयीति संज्ञाऽभिहिता। प्रस्थानत्रय्येव भारतीयाऽऽस्तिकदर्शनानामाधारस्तम्भानि सन्ति। वेदस्य निष्कर्षभूतसिद्धान्तानां प्रतिपादनादेव उपनिषदः वेदान्तोऽपि कथ्यते। आचार्यसायणेनोक्तम्—"वेदान्त उपनिषद्धाक्यानि"।

## व्याकरणशास्त्रोपनिषदु

#### मधुसूदनः, व्याकरणविभागः

उपनिषच्छब्दस्तु उप, नीत्येतदुपसर्गपूर्वकात् "षदुरु" (सदेर्धातोर्विशरणगत्यवसादनार्थस्योपनिपूर्वस्य किप् प्रत्ययान्तस्य रूपमुपनिषदिति। कठोपनिषद्, भूमिकाभाग शाङ्करभाष्यम्।) विशरणगत्यवसादनार्थकधातोः किप् प्रत्ययेन निष्मद्यते। यस्यार्थो भवति "उपनिषद्यते प्राप्यते ब्रह्मविद्या अनया इत्युपनिषदः"(शब्दस्तोम-महानिधिः।)अर्थात् यया ब्रह्मविद्यायाः प्राप्तिर्भवेत् सा उपनिषद्। उपनिषदां कति संख्येति विषये नैकानि मतान्युपलभ्यन्ते, अत्र नास्ति मतैक्यम्। तद्यथा उपनिषद्वाक्यमहाकोषग्रन्थे एताषां संख्या त्रयोविशव्यधिकद्विशतम् (223) उररीकृतम्। तथा च कश्चिद् विन्टरनित्जनामको वैदेशिकविद्वान् द्विशतमेव(200) उपनिषदां संख्या स्वीकरोति। मुण्डकोपनिषद्येषां अष्टोत्तरशतमिति (108) संख्या प्रतिपादिता वर्तते। एता उपनिषदो वेदानाश्चित्य अथ च वेदान्तादिदर्शनान् अनुश्चित्येत्थं विभक्तं शक्यते।

## कतिपयभारतीयभाषासु संस्कृतसमासस्य प्रभावः

#### वेदप्रकाशमिश्रः, व्याकरणविभागः

स्वाभिप्रायप्रकटनाय लोके विद्वन्मण्डलेषु समासप्रयोग आद्रियते। समासेन स्वाशयाभिव्यक्ती-करणपरम्परा प्राक्कालत एवासीदिति विविधैतिह्मग्रन्थानुशीलनेन परिज्ञायते। सुविशालतमे महाभारतग्रन्थेऽपि समासशब्दस्य संक्षेपार्थे प्रयोगो महर्षिव्यासेन कृतः। तद्यथा महाभारते –

## विस्तीर्थेतन्महज्ज्ञानमृषिः संक्षिप्य चाऽबवीत्। इष्टं हि विदुषाल्लोंके समासव्यासधारणम्॥

अर्थात् महर्षिणास्य महज्ज्ञानाश्रयस्य महाभारतस्य संक्षेपेणाथ विस्तरेण च वर्णनङ्कृतमिति द्योतयि।यतो ह्यस्मिल्लोके विद्वांसःकस्मिश्चिद्रिप विषये समास-व्यासयोः (संक्षेप-विस्तारयोः) मार्गमनसरन्ति। महाभाष्यकारेणाप्यक्तम् –

"ते वै खल्विप विधयः सुपिरगृहीता भवन्ति येषां लक्षणं प्रपश्चश्चकेवलं लक्षणं केवलः प्रपञ्चो वा न तथा कारकं भवति"अर्थात् ताः विधयः सारल्येन वोद्धं शक्नुमः, येषां लक्षणप्रपञ्चभेदेन (संक्षिप्तिनर्देशेन विस्तरेण च) विधानिङ्क्रयते न तु केवलं लक्षणात्मकंन वा केवलप्रपञ्चात्मकंव्याख्यानम्प्रभावोत्पादको भवति। अतो यत्सारभूतं तदुपासनीयिमिति सिद्धान्तात्केवलमत्यन्तमावश्यकमेव वाचमुच्चारणीयमर्थात् लघुता पूर्वकं शास्त्रे वर्तितव्यम्। अमुमेव लघुतामङ्गीकृत्य महाभाष्ये गोर्नदीयभाष्यकारा व्याकरणाध्ययनस्य प्रयोजनमुदीरयन्त्रोचुः "रक्षोहागमलष्वसदेहाः प्रयोजनानि" तत्र लघ्वर्धमसंदेहार्थञ्चाऽध्येयं व्याकरणम्। सा लघुता कथं सम्भाव्यते ? तत्रोच्यते वृत्या। वृत्तिश्च "कृत्तद्धितैकशेषसनाद्यन्तधातुरूपाः" तत्रापि समासवृत्तिर्गरीयसी यतो ह्यत्र

पदेकां सम्पाद्यते। पदेकान्त्वेकाधिकपदानां समासानन्तरमेव सम्भाव्यते, अतः समस्तपदानामर्थबोधनाय समासप्रकिया निश्चयेन ज्ञातव्या। समासपदप्रयोगविषयः प्रायः सर्वासु भारतीयभाषासु दृश्यते। यतो हिभारतवर्षे विकसिताः सर्वाः भारतीयभाषाः संस्कृतादेव समुत्पन्ना इत्येवं विदुपाम्मतन्दरीदृष्यते। सर्वाषां भाषाणां जननी यदि संस्कृतन्तर्द्धवस्यमेव भविष्यति सर्वास्वपि भाषासु संस्कृतस्य प्रभावः। अतोऽत्र भारतवर्षे प्रयुज्यमानविविधभाषाणां स्वरूपमुपपाद्य तासु प्रयुज्जानाः केचन सामासिकशब्दाः सङ्कलय्य प्रदर्श्यन्ते।

## अकथितञ्चेतिसूत्रार्थविमर्शः

डॉ० पंकजकुमारशुक्लः, वाराणसी (उ० प्र०)

लोके केषाञ्चिद्धातूनां प्रयोगे अपादानदिकारकेष्विप द्वितीयान्त प्रयोगः दीदृश्यते। द्वितीया च उत्सर्गतः कर्मण्येव। एवञ्च कर्तुरीप्सिततमित्यादिसूत्रेः पलाश्रयस्यैव कर्मसंज्ञा। तदा अपादानदिकारकारणामिप अपादानतवादिनाऽविवक्षायां कर्मसंज्ञाविधानाय विवक्षातः कारकाणि भवन्तीतिबोधनाय च विरचितं पाणिनिना अकथितञ्चेति सूत्रम्। अनेन सूत्रेण अपादानादिकारकाणामिप कर्मत्विववक्षायां भवत्येव कर्मसंज्ञा, तथा सित तद्वाचकात् प्रतिपदिकाद्वितीया सूपपन्ना, लोकभाषातः सूत्रविरोधाभावश्च सुतरां सिद्धयित। उवञ्च 'गां पयः दोग्धि', 'माणवकं पन्थानं पृच्छती'त्यादि प्रयोगाश्च सिद्धयन्ति। किञ्चास्य सूत्रस्य भाष्ये परिणितधातूनां व्यापारद्वयार्थकत्वं प्रतिपाद्य भगवता भाष्यकृता अस्य प्रत्याख्यानं कृतम्। तथाऽपि शेषत्विवक्षायां षष्ठीबाधनार्थम् अस्योपयोगित्वं तैः प्रतिपादितम्। अस्मन् शोध-प्रबन्धे अहमस्य सूत्रस्यार्थोपयोगखण्डनमण्डनादि-सर्वमिप रहस्यं प्रोद्धाट्यामि।

## कर्तुरीप्सिततमं कर्मेति सूत्रार्थमीमांसा

रागिनी शर्मा,शोधच्छात्रा, राष्ट्रिय-संस्कृत-संस्थानम्, भोपाल (म० प्र०)

पदसमूहो वाक्यमिति वाक्यलक्षणेन वाक्येषु पदानां प्रामुख्यम्। पदानि। च 'सुप्तिङ्न्तपदम्' इति लक्षणलिक्षतानि सुबन्तानि तिङ्न्तानि चात्यन्तं प्रसिद्धानि। तत्रापि सुबन्तपदानामत्यन्तमेव प्राधान्यं, तिङ्न्तपदमन्तरापि क्वचित्क्वचितद् वाक्यनिर्माणं तत्प्रयोगश्च नितरां समुपलभ्यते, अत एव केवलं सुबन्तचयस्यापि वाक्यत्वं प्रोक्तम्। तत्र सुबन्तपदेषु प्रथमादयः सप्तिवभक्तयः यथासूत्रं तत्तदर्थेषु विधीयन्ते, तासु सप्तसु विभक्तिषु द्वितीयार्थः 'कर्मणि द्वितीये' तिसूत्रेण कर्मेति विदिक्यरम्। तत्र द्वितीयार्थकर्मस्वरूपं किम् ? इति जिज्ञासायाम् प्राह भगवान् पाणिनिः 'कर्तुरीप्सिततमं कर्मेति। इदञ्च सूत्रमनेकरहस्य सम्पृक्तं गभीरञ्चास्ति। अत एव सूत्रमिदं सर्वरिप टीकाकृदिभः स्वतन्त्रविवेचकैरालोचकेश्च बहुधा व्यायातमालोचितञ्च तत्सर्वं रहस्यभूतं सूत्रार्थं सिद्धान्तञ्च प्रतिपादियतुं प्रवृत्तोऽयं शोधप्रबन्धः। सर्वमिप तत्त्वं शोधप्रबन्धप्रस्तुतिकाले प्रोच्यते मया।

#### पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम

पाणिनीय व्याकरण की सपादेयता

अग्निवेश शोध छात्र काशी हिन्दू विश्वविद्यालय चाराणसी।

व्याकरण की सुदीपं-परम्परा में अष्टाव्यायी सुप्रसिद्ध ग्रन्थ है। इस ग्रन्थ के सप्टा गर्हार्ष पाणिन है, जो मानव-मरितष्क की सर्वोत्कृष्ट कृति है। महर्षि पाणिनि के ग्रन्थ का पूर्व्यातिस्हम विवेचन करने वाला महर्षि पर्तजलि द्वारा विरिवत महाभाष्य है। जिसमें वैदिक एवं लोकिक उदाहरणों, प्रसुदाहरणों एवं परिमायाओं के द्वारा अनेक व्यवहारिक शिक्षाये दी गयी हैं, जो आज भी प्रासंगिक एवं उपादेय हैं। यथा—'रक्षोहागमलध्यसान्देह। प्रयोजनम्' इन पाँच प्रयोजनों में प्रथम प्रयोजन 'रक्षार्थ वैद्यानामध्येश व्याकरणम्' कहा गया है। वर्णोक वेदों में वर्णित ज्ञान ही हमारी वैदिक संस्कृति का मूल है। वर्तमान में विरुव भूमण्डलीय तापन से संत्रस्त है एवं इसके निवारणार्थ अनेक सन्दियों एवं सम्मेलन किये जा रहे हैं। परन्तु परिणाम सून्य है। यदि अध्ययन-अध्यापन वेदों पर अह्यारित होता तो ये समस्याएँ हमारे समक्ष नहीं होती। वर्णोक-

ये पर्वताः सोभपृष्ठा आप उत्तानशीवरीः। वातः पर्जन्य आदग्निस्ते क्रन्यादमशीशमन्।। अथर्वः 3.21.10

इतना ही नहीं महीं पाणित ने 'वृद्धिरादैष्', 'अदेख्युणः', एवं इको गुणवृद्धी' सूत्रों का उल्लेख कर राष्ट्र को सदेश दिया है कि वृद्धि या मंगल की भावना रखनी है तो गुणों का संवर्धन करें। वयोंकि गुणों के संवर्धन के दिना समाज या राष्ट्र में उन्नति असम्भव है। अष्टाच्यायी के सूत्रों में 'तेन त्यक्तेन गुंजीका' की भावना चरितार्थ है। वयोंकि सूत्र की वृत्ति बनाने के लिए एक सूत्र अपने पद का त्याग कर दूसरे सूत्र को दे देता है। यथा— 'अदसो मात्' सूत्र में 'इंदूदेद्विवचनं प्रमृद्धम्' सूत्र से इंदूदेत् एव 'प्रमृद्धम्' पद को लेकर वृत्ति वनती है— "अदसः सम्बन्धी यो मकारः तस्मात् परे य इंदूदेतः तेषां प्रमृद्धा संज्ञा मवति"। जतः समाज में व्यक्ति को त्याग एवं समर्थण की भावना रखनी चाहिए, जिससे आदशं समाज की पंरिकल्यना हो सके।

महर्षि जी ने अपने सूत्रों में गणितीय अनुप्रयोगों का भी उत्सेख किया है। यथा— 'ह्यप्टनः संख्यायामबहुबीह्यशीत्योः'। अर्थात् दश में दो जोडा जाय तो हादश एवं दश में आठ जोड़ा जाए तो अप्टादश हो जाता है। इसी प्रकार अनेक सूत्रों में गणितीय अनुप्रयोगों का उत्सेख मिसता है। यथा— 'श्रेस्त्रयः', पंकिविंशति त्रिशब्बत्वारिंशत् पंचाशत्यिदसप्तत्वशीति नवित्रतम्' इत्यादि।

इस प्रकार सिद्ध होता है कि पाणिनीय व्याकरण एवं इस पर आवारित महार्प पतंजित द्वारा विरक्षित महाभाष्य वर्तमान समस्याओं के कारण एवं निराकरणार्थ उपादेय एवं प्रारांगिक है। इसीतिए तो महार्प पतंजित ने व्याकरण के अध्ययनार्थ प्रेरित करते हुए कहा है— 'बाह्मणेन निष्कारणो हमः षढंगो वेदोऽप्येयो होय हति। प्रधानं च पट्सवंभेषु व्याकरणम्"। इतना डी नहीं महर्षि पाणिनि के परवर्ती आचार्य पददावयप्रमाणक्ष श्री भर्तृहरि व्याकरण को राजमार्थ कहा है-

> इदमार्ख पदस्थानं सिद्धि सोपानपर्वणाम्। इयं सा मोक्षमाणानामजिल्ला राजपद्धिः।।

पाणिनियम् महाशास्त्रम् सर्वशास्त्रोपकारकम् शोधार्थी दयानन्द पटेल संस्कृत विभाग रानीदुर्गावती विश्वविद्यालय जबलपुर मो. 7376427090 ईमेल.daya15789@gmall.com

समासो बुद्धि लक्ष्णम्-संक्षिप्त शब्दों मे ढेर सारी बार्ते कह देना ही आचार्य पाणिनीय तथा उनका शास्त्र विश्व के सभी ज्ञान-विज्ञान,धर्म-अधर्म, गीति-अनीति, नैतिक,आर्थिक सामाजिक प्रकृति से परमात्मा तक के ज्ञान को अपने प्रतिभा से इस संसार को ज्ञान ज्योति से सभी विषयों को प्रकाशित किया।उनका मात्र एक माहेश्वर सूत्र जो जान के हर पहलू स्पर्ध करता हुआ दिखाई पड़ता है।कहा भी गया है कि "भिन्न रुचिहिं लोका: -अपनी-अपनी पसन्द तथा अपने स्वाद के अनुसार विद्वान उनके ज्ञान को आत्मसात करता है।इस प्रकार इनका यह महाशास्त्र सभी अर्थात वेद वेदान्स ,दर्शन शास्त्र,समाजशास्त्र, विज्ञान आदि सभी शास्त्रों का उपकारक है।संस्कृत भाषा एवं विश्व भाषाओं में पाणिनीय व्याकरण का स्थान सर्वोपरि है।व्याकरण ज्ञान के विना तो संस्कृत वाङ्गमय का अध्ययन तथा उसके भावों को आत्मसात ही भही किया जा सकता।इसलिए इसे-"बट्स्वङेषु प्रधान व्याकरणम्,प्रधानो च कृतो यत्नः फलवान् भवति" इत्यादि कहकर व्याकरण शास्त्र के अध्ययन पर वल दिया गया है।कहा गया है यद्यपि बहु नाधिये तथापि पठ पुत्र व्याकरणम् ।स्वजनः श्वजनौ माभूत सकलः शकलो सकृच्छकृत्।।जिस शास्त्र से शब्दों के शुद्धता का ज्ञान होता है उस शास्त्र का नाम व्याकरण है।इसीलिए महर्षि पतञ्जलि ने कहा- ब्रह्मणेन निष्कारणी धर्मः षडङ्गो वेदोध्येयो श्रेय थ्र।इसीलिए इस शास्त्र की गणना वेदांगों म् होती है इसके ज्ञान के विना कोई भी वेदादि का ज्ञान नहीं कर सकता।इसीलिए इसे वेद का मुख रूप प्रधान अंग माना गया है।"मुखं व्याकरणं तस्य ज्योतिषं नेत्रमुच्यते निरुक्तं श्रोत्रमुदिष्ट छन्दशां विचिति वहे।शिक्षा घ्राणं तु वेदस्य हस्तो कल्पान् प्रयक्षते।।"इस प्रकार विचार विश्लेषण पर दृष्टिगोचर होता है कि व्याकरण ज्ञान के विना तो वेद,वेदांत, पुराण, काव्य,अर्थशास्त्र, धर्मशास्त्र, दर्शन, विज्ञान मनोविज्ञान तथा भाषाविज्ञान आदि शास्त्रों में प्रयेश ही नही हो सकता है।कहा भी गया है कि यो वेद वेदवदनं सदनं ही सम्पग् ब्राह्मणः स वेदमपि वेद किमन्यथा शास्त्रम् । यस्मादतः प्रथममेतदधीत्य विद्वान् शास्त्रान्तरस्य भवति श्रवणेथिकारी।। इसप्रकार सभी शास्त्रों के ज्ञान राशि को जानने के लिए व्याकरण ज्ञान अतिआवश्यक है।वर्योंकि व्याकरण के ज्ञान के विना जीवन अन्धे के समान ही रहेगा फिर दूसरे

# · कम्प्यूटर प्रोग्रामिंग के पिताश्री : महर्षि पाणिनि दी पिका लमा

महर्षि पाणिनि संस्कृत भाषा के सबसे बड़े व्याकरण विज्ञानी थे। इनका जन्म उत्तर-पश्चिम भारत के गांधार में हुआ था। इनके व्याकरण का नाम अष्टाध्यायी है, जिसमें आठ अध्याय और लगभग चार सहस्त्र सूत्र हैं। संस्कृत भाषा को व्याकरण सम्मत रूप देने में पाणिनि का योगदान अतुलनीय माना जाता है। अष्टाध्यायी मात्र व्याकरण ग्रन्थ नहीं है। इसमें प्रकाशान्तर से तत्कालीन भारतीय समाज का पूरा चित्र मिलता है।

10वीं सदी में यूरोप के एक भाषा विज्ञानी Franz Bopp सितम्बर 1991-23 अक्टूबर (1867) ने श्री पाणिनि के कार्यों पर गौर फरमाया। उन्हें पाणिनि के लिखे हुए ग्रन्थों में तथा संस्कृत व्याकरण में आधुनिक भाषा प्रणाली को और परिपक्व करने के नए मार्ग मिले।

इसके बाद कई संस्कृत के विदेशी चहेतों ने उनके कार्यों में रुचि दिखाई और गहन अध्ययन किया। जैसे- Ferdinande de Saussure (1857-1913) Leonard Bloomfield (1887-1949).

अपनी व्याकरण की रचना के दौरान पाणिनि ने auxiliary symobls (सहायक प्रतीक) प्रयोग में लिए जिसकी सहायता से कई प्रत्ययों का निर्माण किया और फलस्वरूप ये ग्रामर को और सुदृढ़ बनाने में सहायक हुए।

इसी तकनीक का प्रयोग आधुनिक विज्ञानी Emil post (फरवरी 11,1887-अप्रैल 21,1954) ने किया और आज Computer Programming Languages की नींव रखी।

अमेरिका ने पाणिनि के नाम पर एक प्रोग्रामिंग भाषा का निर्माण भी किया है। जिसका नाम ही पाणिनि प्रोग्रामिंग लैंग्वेज रखा।

207 Harsh 9-PM7

11211

The MLBD News Letter (Amonthly of Indological Biblography) in April 1993 में महर्षि पाणिनि को First Software घोषित किया है। जिसका मुख्य शीर्षक था Sanskrit Software for future hardware जिसमें बताया गया प्राकृतिक भाषाओं में प्राकृतिक भाषा केवल संस्कृत ही है। "कम्प्यूटर प्रोग्रामिंग के लिए अनुकूल बनाने के तीन दशक की कोशिश करने के बाद वैज्ञानिकों को एहसास हुआ कि कम्प्यूटर प्रोग्रामिंग में भी हम 2600 साल पहले ही पराजित हो चुके हैं।

आज भी दुनियाभर में कम्प्यूटर वैज्ञानिक मानते हैं कि आधुनिक समय में संस्कृत व्याकरण सभी कम्प्यूटर की समस्याओं को हल करने में सक्षम है।

> (डॉ॰ दीपिका वर्मा) असि॰ प्रोफेसः, संस्कृत विभाग, आई॰ओ॰पी॰, वृन्दावन (मथुरा)

पाणिनीय व्याकरण का हिन्दी और अंग्रेजी भाषा पर प्रभाव सारांशिका-

संस्कृत माषा वश्वि की सकल माषाओं में सबसे समृद्धिशालिनी हैं।जहां एक ओर इसका शब्द भण्डार अक्षुण्ण है वहीं दूसरी ओर संस्कृत व्याकरण भी अद्वितीय है। देव योग से यह माषा वैदिक काल से अद्यावधि पर्यन्त अनवरत विकासोन्मुख है। मारतीय मनीषियों ऋषियों महर्षियों तत्ववेत्ताओं का अपूर्व एवम् अन्तानन्त परिश्रमपूर्वक योगदान अविस्मरणीय है। महर्षि पतंजिल वररुचि शाकटायन महर्षि पाणिनि ऋषि चन्द्र एवं महर्षि व्यास आदि का संस्कृत भाषा एवं संस्कृतवाडमय के अवदान ही नहीं अपितु अक्षयात्मा संम्यृक्त सदैव मानव एवं मानवता के प्रत्यक्ष मार्गद्रष्टा और उपदेष्टा रहेंगें। मारतीय सम्यता और संस्कृति की रक्षा संस्कृत के ज्ञान के बिना सम्भव नहीं हैं। संस्कृत भाषा का मनन् मन्त्रवत्किया जाता है। एक बार इसका वागर्थ सम्यकत्या मानस्पटल पर अंकित हो जाने के अनन्तर वह शब्दार्थ चिरस्थाई हो जाता है।

हिन्दी भाषा संस्कृत भाषा से ही पुष्पित और पल्वित होती है। इसका स्पष्ट उदाहरण विश्वविद्यालय अनुदान आयोग व माध्यमिक शिक्षा परिषद् की नियमायली में है जिसके तहत व्यवस्था है कि "माध्यमिक स्तर पर हिन्दी भाषा के प्रवक्ता की शैक्षिक योग्यता हिन्दी से परास्नातक के साथ स्नातक में संस्कृत भाषा अनिवार्य रूप से होनी चाहिए । "संस्कृत भाषा में आचार्य पाणिनि का कारक प्रकरण एक ऐसा अस्त्र है जिसके द्वारा विश्व की किसी भी भाषा का विश्लेषण किया जा सकता है। ।

भवदीय-

जीवन प्रकाश तिवारी

(शोधछात्र)

गंगानाथ झा शोध परिसर इलाहाबाद

शोध सार विवरणिका-122

#### ज्योतिषे व्याकरणस्यावश्यकता

मधु सुदन पाण्डेय शोधच्छात्र (ज्योतिष विमाग)

वेदांगेषु ज्योतिष शास्त्रस्य स्थानं न केवलं मुख्यम् अपितु अन्य शास्त्रस्य अपेक्षया आवश्यकम् महत्वपूर्णं च विद्यते । ज्योतिषकालविधानशास्त्रमित्त । वेद विहितं समस्तमिप कार्यं कालाधीनम् । येनास्य वैशिष्ट्यं सर्वतोभावेन सिद्धयति । परन्तु ज्योतिषशास्त्रस्य अध्ययनाय सर्वप्रथमं वेदस्य मुखं व्याकरणशास्त्रस्यावस्यकता वर्तते । व्याकरणशास्त्रेण वेदविहितकिनशब्दस्य सम्यग् रुपेण ज्ञातुं पिठतुं वा शक्नोति । सर्वप्रथमं व्याकरणज्ञानेनान्य-शास्त्रस्य ज्ञानं सरलतया भवत्येव । अतः व्याकरणातिरिक्तं सर्वप्रथममन्यस्य कस्याऽपि शास्त्रस्याध्ययनस्यावश्यकता नास्ति ।

अनेन प्रकारेण सर्वप्रथमं व्याकरणशास्त्रस्य सम्यग्ज्ञानेनान्य-शास्त्रस्याध्ययनस्याधिकारी भवति । अतः व्याकरणस्य ज्योतिषस्याध्ययने विशेषरुपेणावश्यकताऽस्ति यथोक्तं भास्कराचार्यः शिरोमणौ÷

"यो वेद वेदवदनं सदनं हि सम्यग्-

ब्राह्मयाः स वेदमपि वेद किमन्यशास्त्रम् ।

यस्मादतः प्रथममेतदधीत्य धीमा-

न्शास्त्रान्तरस्य भवति श्रवणेऽधिकारी ।।"

-0-

## पाणिनीय व्याकरण और निरूक्त का सम्बद्ध

मिहिर कुमार शोध छात्र (संस्कृत विभाग) पटना विश्वविद्यालय, पटना-5

प्राय: हर भाषा के ज्ञान के लिए उसके व्याकरण को निथमों के जानना आवश्यक है, किन्तु संस्कृत में प्रवेश के लिए व्याकरण ज्ञान अपरिहार्य है। इसके बिना इसमें कदम बढ़ाना निरा बेवकूफी एवं हास्यास्पद होगा। इसी कारण शास्त्रों में व्याकरण को सर्वप्रधान कहा गया है। महाभाष्यकार का मत है—

> "प्रधानं व षट्सु अङ्गेषु व्याकरणम् । प्रधाने च कृतो यत्नः फलवान् भवति ।"

अर्थात् सभी वेदाङ्गों (छन्द, कल्प, ज्योतिष, निरूक्त, व्याकरण और शिक्षा) में व्याकरण प्रधान है।

पाणिनि के पहले अनेक वैयाकरण हुए। अनेक सम्प्रदाय पाणिनि से पूर्व में प्रचलित थे। वे है- महेश, इन्द्र, भारद्वाज, बादराया, व्याङ तथा सुनाग आदि। इसके अतिरिक्त यास्क ने अपने निरूक्त में अनेक व्याकरणों का नाम दिया है- उदुम्बरायण, औपमन्यव, काठक्य आदि। यास्क पाणिनि से पूर्ववर्ती थे। वाक्य-विश्लेषण की दृष्टि से उसके अवयवों या पदों का विवेचन विद्वज्जन करते ही है।

वाक्य के लक्षण में आचार्य विश्वनाथ कहते है— ''वाक्यं स्याद् योग्यताकांक्षासित्तयुक्त: पदोच्चय:।'' पदों का विभाजन करते हुए यास्क कहते है— ''चत्वारि पदजातानि नामारण्यातोपसर्गनिपाताश्च।'' दूसरे आचार्य सभी नामपदों को आरण्यातज नहीं मानते है। निरूक्त में यास्क कहते है—

"न सर्वाणि इति गार्ग्यः वैयाकरणानां चैके।" इन दोनों पक्षों को देखते हुए आचार्य पाणिनि मध्यम मार्ग का अवलम्बन करते है। वे एक ओर 'कृत्तद्वितसमासाश्च से नामों को व्युत्पन्न प्रातिपदिक सिद्ध करते है तो दूसरी ओर 'अर्थवदधातुरप्रत्ययः प्रातिपदिकम्' के द्वारा कुछ नाम पदों को अव्युत्पन्न प्रातिपदिक रूप में स्वीकार करते है।

## वेदाङ्कों में पाणिनि व्याकरण का स्थान

नीतू कुमारी शोधच्छ छात्रा (संस्कृत विभाग) पटना विश्वविद्यालय, पटना-5

व्याकरण शास्त्र की आरम्भिक स्थिति पर विचार करने के संदर्भ में हम पाते है कि अन्य शास्त्रों की भौति इसका भी उद्गमस्थल वेद है।

ऋग्वेद के मन्त्र - "नामाख्यातोपसर्ग निपाता:" ये नाम, आख्यात आदि व्याकरण शास्त्र से सम्बद्ध है। संस्कृत भाषा में शास्त्रों से सम्बद्ध रचनाओं का संक्षिप्त परिचय साहित्य के अध्येताओं के लिए आवश्यक है। इस विषय पर विभिन्न ग्रन्थों में बहुत कुछ लिखा जा चुका है; विशेष रूप से व्याकरणशास्त्र, धर्मशास्त्र, काव्यशास्त्र तथा आयुर्वेद के इतिहांस से संबद्ध बड़े-बड़े ग्रन्थ उपलब्ध हैं। उन शास्त्रों के सिद्धान्तों तथा महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का सार-रूप में परिचय सामान्य पाठकों तथा संस्कृत साहित्य के अध्येताओं की आवश्यकता को ध्यान में रखकर दिया जाता है जिससे वे प्रमाणिक सामग्री ग्राप्त कर सके।

पदों का विश्लेषण (व्युत्पत्ति) तथा शुद्धता की समीक्षा के अर्थ में व्याकरण का उद्भव वैदिक युग में ही हो चुका था। इनके अनुसंधान की पर्याप्त सामग्री (वेदाङ्गों) में व्याकरण को प्रमुख स्थान मिला (मुखं व्याकरण स्मृतम्)। पद-विवेचन में अन्य सभी भाषाओं में संस्कृत अग्रणी है, इतनी सूक्ष्म दृष्टि तथा गम्भीरता से व्याकरण का विचार कहीं नहीं है।

वेदाङ्गों में शिक्षा का उपयोग शुद्ध शब्दोच्चारण के लिए, व्याकरण का पद के विवेचन के लिए और निरूक्त का अर्थज्ञान एवं निर्वचन के लिए था। कालक्रम से ये सभी उपयोग व्याकरण पर आश्रित हो गये, उसका भार बढ़ गया। व्याकरण की दो पद्धतियाँ वैदिक युग में थी और दोनों से शुद्ध पदों के ज्ञान का लक्ष्य पूरा होता था-

#### पाणिनीयतन्त्रे नामनिर्मलदर्पणस्य योगदानम् (उत्तरार्द्धस्य आधारेण)

Sasmita Das Research Scholar P.G. Dept. of Sanskrii Ulkal University, Vani Vihar Bhubaneswar - 751004 Mob. No. 8270778102

email ID : sasmitadas410@gmail.com

समग्रेऽस्मिन भतले यावत्पर्यन्तं संस्कृतभाषायाः विस्तारो वर्तते भविष्यति वा तावत्पर्यन्तमेव पाणिनीयशास्त्रस्य प्रामाण्यं महत्त्वं तथा च अन्यशास्त्राणि प्रति सुमहदवदानं सर्वदा अक्षण्णं स्थास्यति एव । प्राचीनोत्कलप्रदेशे पाणिनीयमहाशास्त्रम् उज्जीवितं स्थापयितुं विद्वांसः प्रयत्नशीलाः आसन्। ते न केवलं व्याकरणशास्त्रेषु निश्नाताः आसन् अपि च मुलग्रन्थानामुपरि टीका-टीप्पण्यादीनि प्रणीतवन्तः। ओडिशा-राज्य-संग्रहालये तथा अन्यत्र उपलब्धाः व्याकरपविषयकाः शतशः पाण्डलिपयः उत्कलीयवैयाकरणानां व्याकरणशास्त्रं प्रति समिषकं योगदानं ख्यापयन्ति। तेषु वैयाकरण-रामचन्द्रस्य प्रक्रियाकौमुदीग्रन्थोपरि विरचितोऽयं टीकाग्रन्थः नाम्ना 'नामनिर्मलदर्पणः' एकमदार्पग्रन्थरतं विद्यते । ग्रन्थस्यास्य प्रणेता उत्कलीय: वैयाकरण: 'लक्ष्मीधर: उद्गाता' इति । यतो हि प्रक्रियाकौम्दी पाणिनीयपरंपरायाः एका निरवन्छित्रा थारा वर्तते, अतः तस्याः अयं नामनिर्मलदर्पणाख्यः टीकाग्रन्थोऽपि पाणिनीयप्रक्रियामनुसरति इति वक्तुं शक्यते । परन्तु महतः सन्तापस्य विषयः वर्तते, यत् इदानीमपि ग्रन्थोऽयं विदुषां लोचनान्तराले अग्रकाशितावस्थायामेव वर्तते यत्त् ग्रन्थस्यास्य समुपलब्धानां पाण्डुलिपीनां शृद्धं संपादनं समीक्षणात्मकमध्ययनं प्रकाशनं वा न विदितं केनिवदिष । व्याख्याग्रन्थोऽयं व्याप्तिदृष्ट्या विशालो वर्तते । अत्र सूचयामि यत् उत्कलविश्वविद्यालयस्य अन्य एकः शोधकर्ता अस्य ग्रन्थस्य पूर्वार्द्धस्य पाण्डुलिपीनामुपरि शोधकार्यं कृतं वर्तते । अतः मया महता प्रयत्नेन ग्रन्थस्यास्य उत्तरार्द्धस्य पाण्डलिपीनां संग्रहं कृत्वा तद्दपरि अनुशीलनं कृतं वर्तते । वैयाकरणानां दृष्टिपथं समागतेन अनेन ग्रन्थेन पाणिनीयव्याकरणपरंपरायाः महती समृद्धिः साधियव्यते इति मनसि निधाय विदुषां पुरतः प्रन्थस्यास्य उत्तरार्द्धम् उपस्थापयितुं प्रयत्नमात्रं कृतं वर्तते मया ।

#### Vedic Recensions reflected in Paninian School of Grammar

Frof, Manoj Kumar Mishra Head, Dept. of Veda Rashtriya Sanskrit Sansthan, New Delhi

The Voda is treasure trove of unblembled knowledge. In real sense, the Voda is one. Because of decaying wit of human beings, it was divided into various branches. Ārārya Durga, the versatile commentator of Nirukta expresses this purport in following words चेर्च तावरेक सन्तमतिग्रहस्थार् दुरण्येग्यनेकशास्त्राधेरेन समान्ताचित्र: (on निह.1.20).

The same view is expressed by Bhartchari in his Välyapadīya, an elegant text on philosophy of Grammar (Language)- प्राप्युपायोऽनुसारस्य तस्य येदो महर्षिमिः। एकोऽप्यनेकवासीय समास्मातः पृथेन् पृथेन्।। या.प.1.5

Paninian system of Granzmar deals with both types of words- Classical and Vedic, as rightly observed by the Great commentator Patanjali -केमां सञ्चानाम्? वैदिकानां लोकिकानाञ्च (महाभाष्यपस्पराहितक)।

In a number of Sutrus, read in the domain of तेन प्रोक्तम् (प.4.3.101) Ācārya Pāṇini has indicated several Vedic recension. For instance-विनिद्धस्तन्तुव्याप्यकोष्टान्यम्, कान्यपकीशिकाप्यमृतिष्यां निनि: (प.4.3.101-102). Pāṇini has also observed linguistic peculiarities of specific Vedic branches at some places like-पेत्समुम्बचेर्यकृषि कारके (प.7.4.33).

Ācērya Pataitjali at very outset of Mahābhētya points to a very important information regarding Pippalāda recension of the Atharveda by extracting 'स्रों के देवीरपीस्त्रे' as a Vedic example. It is to be reckoned that this is the first maintras of Pippalāda branch.

#### ।। पाणिनीयव्याकरणस्य पुनःप्रतिष्ठा।। (पतद्विषमम्बद्धलेखस्य सार्राष्ट्राऽत्र प्रस्तुयते।)

- संस्कृतभाषाया व्याकरणर्मस्त पाणिनीयं व्याकरणम् अपवा त्रिमुनिव्याकरणम्। यद्यपि अस्या भाषाया अन्येऽपि बहवो व्याकरणग्रन्या वैयाकरणाञ्च सन्त्येव । तथापि पाणिनीयव्याकरणस्यैवात्र ग्रहणं किमयेमित्यस्य त्याचवेन आलेखनं तिखे अस्ति।
- भाषा इति शब्दस्य पाणिनीय इति शब्दस्य व्याकरण इति शब्दस्य पुनस् इति शब्दस्य प्रतिष्ठा इति शब्दस्य च व्याकरणसिद्धा व्युत्पत्तिरालिखितास्ति।
- पाणिनीयव्याकरणस्य संक्षिप्तः परिचयो निरूपितः।
- पाणिनीयव्याकरणस्य महत्त्वं संक्षेपत आलिखितम्।
- व्याकरणस्य प्रयोजनानि-रक्षोहागमलष्यसंदेहाः । एतेषां व्यापकरण्टया अर्थः संभवति ।
- पाणिनीयव्याकरणेन सह संस्कृतमाणाया अनिवार्यः संबन्धोऽस्ति। अतोप्यऽधिकं कथ्यते यत् संस्कृतभाषाया निश्चितस्वरुपवत्वं समृद्धिश्च पाणिनीयव्याकरणीनवन्यना एव।
- अपुना अस्माकं भारतदेशे संस्कृतमाषाया ज्ञानस्य अधिकतरा आवश्यकता वर्तते। यतः संस्कृतिविचारा : समयोचिता आचाराश्च येभ्यो ग्रन्थेभ्यः प्राप्यन्ते ते प्रायः संस्कृतमाषायानेव लिखिताः सन्ति।
- संस्कृतेरिनवार्यंता अस्त्येव कस्यापि देशस्य कस्यापि समाजस्य कस्या अपि प्रमाया वा अस्तित्वस्य रक्षणार्यम् आत्मगौरवार्यम् उन्नत्यर्थं च। संस्कृतरुपेण मूलेन सह अविच्छिन्नः सम्बन्यः सर्वया भवितुमहीत। मृलाद् उच्छेदः कदापि मा भृद् इत्यतः संस्कृतमापाया ज्ञानमनिवार्यम्।
- एषु दिवसेषु संस्कृतभाषाया ज्ञानप्राप्त्यर्थं द्वे पद्धती दश्येते।
   १. परम्परापद्धतिः
   २. आधुनिकपद्धतिः
- ह्योः पद्धत्योः तुलना-परम्परापद्धत्यां पाणिनीयव्याकरणस्य प्रमुत्वं ज्ञानप्रधानत्वम् इत्यादय दश्यन्ते।
   अपुर्विकपद्धत्याम् अनुवादप्रायान्यं ज्ञानस्य स्थल्पता केवलरटणस्य बहुलता इत्यादयः दश्यन्ते।
- पाणिनीव्याकरणं सूर्यंवत् प्रकाशते । तस्य प्रतिष्ठा तेनश्च स्वाभाविकतया अस्त्येव। तेन च संस्कृतभाषाया
  अपि बन्नितरिस्त। किन्तु तस्य तेनसः प्रतिष्ठायाश्च वतरोत्तरः हासः दश्यते। अस्य अन्तरवर्गं कारणमस्ति
  आपुनिकपद्धतिरुपं प्रहणमेव। अतः एषा पद्धतिः सर्वेषा त्यान्यैवास्ति। संस्कृतमापाशिक्षणक्षेत्रे
  पाणिनीयव्याकरणस्यैव पुनःप्रतिष्ठा भवितुमहीत। 'नाऽन्यः पन्धाः विचतेऽयनाय।' तेनैव
  संस्कृतभाषायावनिर्वित्।
- संस्कृतभाषशिक्षणक्षेत्रे पाणिनीवव्याकरणस्य पुनःप्रतिष्या कथं कर्तव्या इत्येष विषयो विद्वद्भिनिवारणीय प्रवाहितः।

गीता का गांची मोबा.०९९२०१९०३६२/ ०९८२५९४००१६

E-mail ID : gitakgandhis@gmail.com

#### मुखं व्याकरणं स्मृतम्

जगत् ज्योति पात्र: शोधच्छात्र: श्रीलालबहादुरशास्त्रीराष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठम्, नव देहली- 110016

वेदपुरुषस्य मुखं भवित व्याकरणम्। "व्याक्रियन्ते व्युत्पाद्यन्ते शब्दाः अनेन इति व्याकरणम्।" शब्दानुशासनं शब्दज्ञानजनकं वा व्याकरणम्। परस्परमानविव्याराणां शुद्धां परिस्कृतां परिमार्जितां च कर्तुं भाषाविश्लेषणाय व्याकरणम् आवश्यकम्। "व्याकरणज्ञाने सर्ववेदपारायणजं पुण्यमिति" अतः व्याकरणं वेदानां वेदः इति नागेशेनोक्तम्। वाक्यपदीयकारभर्तृहरिः ब्रह्मकाण्डे व्याकरणाध्ययनं उत्तमतपः मन्यते- "आसन्नं ब्रह्मणस्तस्य तपसामृत्तमं तपः, प्रथमं छन्दसामङ्गं प्राहुर्व्याकरणं बुधाः॥" व्याकरणशिक्षायाः ज्ञानं विना छात्राः शुद्धरूपेण भाषाज्ञानं न प्राप्तुं शक्नुवन्ति। उद्यानवनस्य मनुष्यपशुपक्ष्यादिभ्यः कण्टकाकीर्णं तन्त्रीकवचं यथा रक्षकं भवित तथा भाषायाः रक्षकमस्ति व्याकरणम्। ब्राह्मणैः निष्प्रयोजनमपि षड्वेदाङ्गानाम् अध्ययनम् अवश्यमेव कर्त्तव्यम्। "ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षड्ङ्गो वेदोऽध्येयो ज्ञेयश्च" इति भगवता भाष्यकृता पतञ्जिलना प्रोक्तम्।

#### संस्कृत साहित्य में व्याकरण का महत्व

महेन्द्र कुमार,शोधच्छात्र, संस्कृत पालि एवं संस्कृत विभाग, रानी दुर्गावती विश्वविद्यालय, जबलपुर, म.प्र.

संस्कृत को देव भाषा कहा जाता है।जिससे मनुष्य परिमार्जित, सुसंस्कारित,परिष्कृत हो वही संस्कृत है। संस्कृत को शुद्ध पढने और समझने के लिए व्याकरण की आवश्यकता होती है।व्याकरण के ज्ञान के विना व्यक्ति किसी भी भाषा को सही ढंग से पढ़ समझ नही सकता।प्राचीनकाल से ही व्याकरण का महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है।इसीलिए कहा गया है कि बहुत नही पढ़ सकते हो तो कम से कम व्याकरण तो पढ़ो।अन्यथा कहीं स्वजनः(अपने जन)की जगह "श्वजनः"(कुत्ता जन)न हो जाय,इसीतरह" सकलम्"सम्पूर्ण की जगह "शकलम्" (टुकडा)न् हो जाय।और "सकृत्"(एकबार)के स्थान पर "शकृत"(विष्टा)न् हो जाये।

"यद्यपि बहु नाथिषे, तथापि पठ पुत्र व्याकरणं ।

खजनः श्वजनो माभूत्,सकलं शकलं सकृतच्छकृत्।। 1"

संस्कृत साहित्य मे नौ व्याकरणपरम्पराओ का उल्लेख है-ऐन्द्र व्याकरण, चान्द्र व्याकरण, काशकृत्सन व्याकरण, कौमार व्याकरण,शाकटायनव्याकरण,पाणिनीय व्याकरण आदि।इसी व्याकरण परम्पराओ से स्पष्ट होता है कि प्राचीन काल से ही संस्कृत साहित्य मे व्याकरण का बहुत अधिक महत्त्व रहा है।वैदिक काल मे प्रातिशाख्यों का प्रयोग किया जाता था।जो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण थे।किन्तु लौकिक साहित्य मे पाणिनि व्याकरण, कात्यायन का वार्तिक और पतञ्जलि का महाभाष्य अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।व्याकरण को वेदपुरुष का मुख माना जाता है"मुखं व्याकरण स्मृतम्।"क्योंकि प्रत्येक भाषा को मुख से ही बोला जाता है।और उस भाषा को शुद्ध रूप व्याकरण के माध्यम से ही प्रदान किया जाता है।"मुख अभिव्यक्ति और विश्लेषण का साधन है।इसीलिए व्याकरण भी पद-पदार्थ, वाक्य-वाक्यार्थ की अभिव्यक्ति तथा प्रकृति प्रत्यय के विश्लेषण का साधन है।"2संस्कृत मे जो भी शब्द होते है हैं उनमें प्रकृति अर्थात् धातु और प्रत्यय का ज्ञान हमे व्याकरण के माध्यम से ही होता है।।सम्पूर्ण जगत में जो उपसर्ग, प्रत्यय और धातु होते हैं वह संस्कृत व्याकरण के द्वारा ही समझा जा सकता है।व्याकरण अर्थात् "व्याक्रयन्ते विविच्यन्ते शदा अनेनीति व्याकरणम् "अर्थात् जिसमें प्रकृति प्रत्यय का विवेचन हो।यजुर्वेद मे भी व्याकरण के सूक्ष्म रूप का वर्णन है कि प्रजापति ने सत्य और अनृत का विश्लेषण किया था।उसने असत्य मे अश्रद्धा और सत्य मे श्रद्धा की प्रतिष्ठा की थी।

#### शुक्रपजुर्वेदे अनन्ताचार्यभाष्ये पाणिनीव्याकरणस्योगः

विश्वाहर होत (योगन्यामः) राष्ट्रियसम्ब्राविधानीकम् तिसर्वतः

*"तपसामुत्तमे तपः"* इति वेदकालादारभ्य अचावधि पारम्परिकविद्याच्याव्यानं यावत् सर्वेत्र व्याकरणस्य प्राथम्य भारते । "मुखं व्यवस्यं समृतमि"ति पाणिनीयवचनात् । सत्स्यपि षडद्वेषु वेदस्य, व्यावस्यस्य प्राथम्ये को हेतुरित चेद तच्छ*वानुशासना*दित । वेदे वावन्तो मन्त्रा बाह्मणोपन्त्रिद्वागा विद्योतन्ते ते सर्वेऽपि व्याकरणांशेषु उपनिवताः भवन्ति । न वश्चिदेकोऽपि मन्त्रो विद्यते व्याकरणादते । इत्यत एन्द्रचान्द्रादिव्याकरणेषु पाणिनीयस्य अस्ति खलु मार्डेविक्सम् यत् सर्वैः विपक्षिद्धः उररीकियते । विशिष्टं पश्यामञ्जेद वैदिकवाश्यये शुक्रवसर्वेद अनन्ताचार्यभाष्ये पाणिनीवव्याकरणाञाः समुब्रुता वर्तन्ते। क्या सन्धि-समास-कारक-कृदन्त-तद्वित-आख्यात-सर्वनाम-निपातादिप्रयोगाः वाहुल्येन दरीहश्यन्ते । तथा हि – लभतेऽन्तरिक्षाय, जगत्यनुहुषु इन्द्रस्यीधदशी इति मन्त्रभागेषु पूर्वरूपादिसन्धयः। *द्विपदश्चतुष्पदः* इत्यत्र ह्वी पादी यस्य सः द्विपान्, तस्य पदादेशः, "पादः पन्" इति समासे पाणिनीयप्रयोगः। *लोमभ्यः स्वाहा, स्वै वरुण पश्यसि, तस्मै इन्द्राय गायत* इत्यदिषु कारकनिबन्धनम् । सभेगो युनास्य इत्यत्र समायो साधुरिति सभेषः, "ढच्छन्दिस" इति पाणिनीये ड प्रत्यवस्य इयादेशः । यहातो *अगनीगनप्रियामिः* इत्यत्रापि अगनीगन् इति वङ् लडान्तनिपातः। अत्रापि "*दाघर्तिदर्धति*" इति पाणिनीयसूत्रप्रमाणम् । सासरवाधकः सुभद्रिकां इत्यस्मिन् "प्रत्ययस्थारकात् पूर्वस्थात् इदायसूपः" इति पाणिनीयस्त्राधारेण कृत्सितार्थे क इति तद्धितप्रत्ययः । गवधीक्षिप्रवयेन्त्रय इत्यत्र खोप्रत्ययन्यवहारः। अनुकाक्षेत्र *वादाम्* इति *"उपसर्गस्यपञ्चमनुष्ये बहुतम्"* इति पाणिनीयोपसगदिशः। सत्यप्रमाजजान, बर्दिषि माद्यप्यम्, इन्द्रवो वामुशन्ति हि, वेनबोद्यत् इत्यादिषु आख्यातपदेषु पाणिनीयस्य स्परीयतेऽतितराम् । इत्येतैः मन्तप्रमाणैः वेदे पाणिनीयव्याकरणस्य प्रभावो नितरामस्तीति निर्विवादसितान्तः । इत्यं सक्षिप्तसारः । सम्पूर्णविविरण आलोचनाचके प्रतिपादविष्ये ।

# पाणिनीयं महाशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकम्

शोधसारः

निबन्धकः -- सुव्रतमण्डलः सहायकाध्यापकः संस्कृतविभागस्य स्वीन्द्रभारतीविश्वविद्यालयस्य

महाभाष्यकारेण फणीन्द्रेण स्वकीये महाभाष्य आदावेव पस्पशाहिके 'अध शब्दानुशासनम्' इत्यादिना ग्रन्थारम्भो विहितः। 'शब्दानुशासनम्' इति नाम्नैव शब्दानुशिष्टिरस्य परमप्रयोजनिमिति ख्यापितं भवति। सर्वा एवार्थजातयो यथा शब्दाकृतिनिबन्धना भवन्ति तथैव लोके सर्वासामेव विद्यानां शब्दानुशासनं भवति श्रेष्ठोऽवबोधमार्गः। तथाहि हरिणाभाणि —

'यथार्थजातयः सर्वाः शब्दाकृतिनिबन्धनाः।

तथैव लोके विद्यानामेषा विद्या परायणम्॥' इति।

परायणमित्यस्य श्रेष्ठोऽवबोधमार्गः इत्यर्थः। यथा अर्थः शब्दज्ञाप्यः शब्दं विना ज्ञातुमशक्यस्तथैव सर्वा विद्या व्याकरणबोध्याः, व्याकरणज्ञानं नाना बोद्धुमशक्याः। नैयायिकैरपि शक्तिग्रहे व्याकरणस्याभ्यर्हितत्वं प्रकटयद्भिरुक्तं –

> 'शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानकोषाप्तवाक्याद्व्यवहारतश्च। वाक्यस्य शेषाद्विवृतेर्वदन्ति सिद्धपदस्य वृद्धाः॥'<sup>2</sup> इति।

एवं शास्त्रेषु प्रतिपादिततत्त्वानां यथार्थावबोधे व्याकरणापेक्षित्वं नूनं विद्यते। किञ्च, शब्दानुशासनशास्त्रं भवति वाङ्कलानां वाचोऽशुद्धीनां चिकित्सितम्। अस्माकं प्राचीनतमे रामचरितमाश्रित्य विरचिते साहित्ये रामायणे अयं गुणो व्याकरणस्य कविना राममुखेनोत्थापितः।

## पाणिनीयव्याकरणे लक्ष्मीघरोद्गातु: अवदानम्

Uday Kumar Nayak Research Scholar P.G. Dept. of Sanskrit Utkal University, Vani Vihar Bhubaneswar - 751004 Mob. No. 8270771884

Email-ID: udayanayak1987@gmail.com

्रपुरा खलु यावन्ति शब्दशास्त्राणि निर्मितानि तेषु केवलं पाणिनीय-व्याकरणमेव इदानीं साकल्येन साङ्गोपाङ्गम् उपलभ्यते । संस्कृतवाङ्गये संप्रति उपलभ्यमानेषु व्याकरणेषु पाणिनीयव्याकरणं अतीव प्राचीनं वर्तते । अतः इदं संस्कृतवाङ्मयस्य अनुपमो निधिरिति स्वीक्रियते सर्वै: । संस्कृतवाङ्मयं प्रति पाणिनीयव्याकरणस्य अवदानं सर्वश्रेष्ठमित्यत्र मनागपि संदेह: नास्ति कस्याचिद् विपश्चितो मनसि । संस्कृतभाषाया: व्याकरणशास्त्रं प्रति उत्कलीय-संस्कृत-विदुषां महनीयमवदानम् अतुलनीयमेव वर्त्तते । तेषु कतिपयानां विदुषां नामानि लोकलोचनस्यान्तराले तिष्ठन्त्येव। यदि च तेषां विद्वदवर्याणाम् अनन्या कृति: अद्यापि वर्त्तते। एवंभूतेषु विदृद्वर्येषु उत्कलप्रदेशस्य पुरुषोत्तमपुरीक्षेत्रान्तर्गत-गङ्गानारायणपुर-वास्तव्यः 'लक्ष्मीधर: उदगाता' षोडशशताब्द्या: वैयाकरण: आसीत् यस्तु 'नामनिर्मलदर्पण:' ग्रन्थस्य रचयिता। ग्रन्थोऽयं प्रक्रियाकौमुद्याः एकः उपादेयः व्याख्याग्रन्थः। परन्तु विशालगन्थोऽयम् अद्यावधि अप्रकाशितः वर्तते। मया तु ओडिशा-राज्य-संग्रहालयात् तथा च माडास-विश्वविद्यालय- NCC प्रकल्पाधीन-ग्रन्थागारात् ग्रन्थस्यास्य पूर्वार्द्धस्य पाण्डुलिपीनां संग्रहं कृत्वा तद्परि अनुशीलनं कृतं वर्तते। पाणिनीय-व्याकरणसम्बन्धविषयाणां सयुक्तिकप्रतिपादनेन ग्रन्थोऽयं न केवलं संस्कृतभाषायाः अनवच्छित्रां पुष्कलां च परंपरां संकेतयति अपितु व्याकरणपरकविषयाणां गभीरतया अवगाहनाय मननाय च आधुनिकेभ्य: अपारंपरिकमार्गेण लब्धसंस्कृतज्ञानेभ्यः छात्र-जिज्ञासुभ्यः शोधकर्तुभ्यश्च सुमहत्-सहायतां प्रयच्छेत् इति धिया विद्वदवर्याणां पुरतः ग्रन्थस्यास्य पूर्वार्द्धं सम्यक् उपस्थापयितुं प्रयत्नमात्रं कृतं वर्तते मया।

#### Bhartcharl's Development of the Păpinian Notion of Upamana

By Veronica M.T. Benjamin, M.A.
Research Scholar,
Department of Philosophy and Religion (Arts Faculty), BHU

While upamāna as a pramāna has been established by Nyāya-daršana, Bhartrhari in his Vakyapadiyam develops a way of viewing upamana which is distinct to the vyākaranasustra and has its seeds in the Astudhyūyī itself. Though the Nyāya definition of 'upamāna' includes "sādharmya" or "similarity", this is not explicitly put in terms of a common property (sāmānva) to be found both in the upamāna and the upameya/upamita. Bhartthari, basing himself on Panini's notion of upamana which can be found in 2.1.55 [upamanani sămânyavacanaih] and 2.1.56 [upamitam vyūghrādibhih sāmānya-aprayoge], as well as Patañjali's Mahāhhāsvam on these, gives a new, more abstract interpretation of upamāna. This new interpretation involves a very flexible notion of gunu and dravya as that which is subordinate and that which is primary in any given analysis. Bhartphari states that whatever is treated as a guna in one comparison (upamana or upamiti) can be treated as a drawa (that is, an upamana or upameya) in another. Bhartrhari's motivation for making explicit this conceptual method based on upumāna (which the Vetti terms "the endless process of abstracting some attribute") is the fact that he himself is applying it in making clear his distinction within the word of two dharma (qualities), the dhyani/nada and the sphota/svarūpa. Thus, understanding why he makes this explicit reference to upamūna in VP 1. 63 [64], as well as the vyākaraņa-šāstra's treatment of upamāna on which it depends, is crucial in fully grasping both the method and central distinction of the Vakyapadiyam.

#### विभिन्न शास्त्रों में पाणिनीय व्याकरण का महत्व विनीता अम्बष्ठ

त्रिमृति वैयाकरण के अन्तर्गत पाणिति पर्तवाल और कात्यायन का नाम किद्वर जनों में आदर के साथ लिया जाता है। ध्याकरण साहित्य के ये तीनों सिरमीर माने जाते हैं। इन तीनों में से एक के भी आभाव में ब्याकरण शास्त्र का संगोपांग ज्ञान असंन्यव है। ये तीनों महामृतियों के सम्यक् प्रयास से व्याकरण शास्त्र पूर्ण हो सका है। त्रिमृति वैयाकरण के अन्तर्गत सर्वप्रथम नाम पाणिति का आता है। 1500 बी.सी. के पूर्व पाणिति ने महेश्वरस्त्राणि का बोध कर एवं शिव के आशीवाद से विश्व विख्यात जिस ग्रन्थ की रचना की उसका नाम अव्याख्यायों है। इस अध्यख्यायों का नाम आठ अध्याय होने के कारण हुआ है। इन आठ अध्यायों के अन्तर्गत लगभग पाणिति ने चार हजार की सूत्रों की रचना की तथा तत्कालीन समाज में ब्याप्त बोलचाल कि भाषा को व्याकरण के नियम से बाँध दिया। इसी अध्यख्याय के उपर बाद में कात्यायन ने वार्तिक कि रचना की। पाणिति काल में पाणिति के लेखनी से लोक समाज में जो शब्द छुट गए उनको कात्यायन ने वार्तिक की रचनाकर सिद्ध कर दिया।

#### 'महाकवि माघ का व्याकरणिक ज्ञान :शिशुपालवधाम के परिप्रेक्य में'

वीरेन्द्र कुमार मीर्यं, शोधार्थी- संस्कृत विभाग वीरवहादुर सिंह पूर्वाञ्चल विश्वविद्यालय, जौनपुर

किसी भी विषय या भाषा से लेकर लोकव्यवहार तक भी व्याकरणशास्त्र की प्रधानता सर्वमान्य है । भर्तृहरि ने भी लोक में सभी ज्ञान को शब्दमूलक ही माना है । कोई भी शब्द, शब्द से बना वाक्य, एवं वाक्य से बना विषय और जहाँ तक भाषा की बात किया जाय तो कोई भी भाषा व्याकरण के बिना शुद्ध एवं परिमार्जित नहीं हो सकती । क्योंकि व्याकरण के ज्ञान के बिना शब्दों एवं पदों का शुद्ध निर्माण असम्भव है और अशुद्ध शब्दों से युक्त भाषा को हम परिमार्जित भाषा नहीं कह सकते ।

विश्व की प्राचीनतम भाषाओं में संस्कृत व्याकरण का जितना विस्तृतं एवं सूक्ष्म अध्ययन हुआ है, उतना अन्य किसी भी भाषा में नहीं । व्याकरण को साझ वेद का मुख बताया गया है -

#### 'व्याकरणं मुखं स्वात्'

यद्यपि संस्कृत जगत में ब्राह्मा, ऐशान, ऐन्द्र आदि अनेक व्याकरण हुए हैं किन्तु पाणिनीय व्याकरण ही मुख्यतः प्रसिद्ध है । पाणिनि अत्यन्त संक्षित रूप में एक विस्तृत भाषा का अति सुसंयत और सुदृढ व्याकरण लिखने के लिए संसार में विख्यात हो गये हैं । उनके ग्रंथ में वैज्ञानिक विवेचना की परिपूर्णता तथा शैली की अनुपमता दोनों इस तरह मिली हुई है कि किसी अन्य भाषा में इसके टक्कर के कोई अन्य शास्त्र नहीं है ।



